

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Jest to cyfrowa wersja książki, która przez pokolenia przechowywana byla na bibliotecznych półkach, zanim została troskliwie zeskanowana przez Google w ramach projektu światowej biblioteki sieciowej.

Prawa autorskie do niej zdążyly już wygasnąć i książka stala się częścią powszechnego dziedzictwa. Książka należąca do powszechnego dziedzictwa to książka nigdy nie objęta prawami autorskimi lub do której prawa te wygasły. Zaliczenie książki do powszechnego dziedzictwa zależy od kraju. Książki należące do powszechnego dziedzictwa to nasze wrota do przeszłości. Stanowią nieoceniony dorobek historyczny i kulturowy oraz źródło cennej wiedzy.

Uwagi, notatki i inne zapisy na marginesach, obecne w oryginalnym wolumenie, znajdują się również w tym pliku – przypominając dlugą podróż tej książki od wydawcy do biblioteki, a wreszcie do Ciebie.

# Zasady użytkowania

Google szczyci się wspólpracą z bibliotekami w ramach projektu digitalizacji materialów będących powszechnym dziedzictwem oraz ich upubliczniania. Książki będące takim dziedzictwem stanowią własność publiczną, a my po prostu staramy się je zachować dla przyszłych pokoleń. Niemniej jednak, prace takie są kosztowne. W związku z tym, aby nadal móc dostarczać te materiały, podjęliśmy środki, takie jak np. ograniczenia techniczne zapobiegające automatyzacji zapytań po to, aby zapobiegać nadużyciom ze strony podmiotów komercyjnych.

Prosimy również o:

- Wykorzystywanie tych plików jedynie w celach niekomercyjnych Google Book Search to usługa przeznaczona dla osób prywatnych, prosimy o korzystanie z tych plików jedynie w niekomercyjnych celach prywatnych.
- Nieautomatyzowanie zapytań

Prosimy o niewysylanie zautomatyzowanych zapytań jakiegokolwiek rodzaju do systemu Google. W przypadku prowadzenia badań nad tlumaczeniami maszynowymi, optycznym rozpoznawaniem znaków lub innymi dziedzinami, w których przydatny jest dostęp do dużych ilości tekstu, prosimy o kontakt z nami. Zachęcamy do korzystania z materialów będących powszechnym dziedzictwem do takich celów. Możemy być w tym pomocni.

• Zachowywanie przypisań

Źnak wodny"Google w każdym pliku jest niezbędny do informowania o tym projekcie i ulatwiania znajdowania dodatkowych materialów za pośrednictwem Google Book Search. Prosimy go nie usuwać.

• Przestrzeganie prawa

W każdym przypadku użytkownik ponosi odpowiedzialność za zgodność swoich dzialań z prawem. Nie wolno przyjmować, że skoro dana książka zostala uznana za część powszechnego dziedzictwa w Stanach Zjednoczonych, to dzielo to jest w ten sam sposób traktowane w innych krajach. Ochrona praw autorskich do danej książki zależy od przepisów poszczególnych krajów, a my nie możemy ręczyć, czy dany sposób użytkowania którejkolwiek książki jest dozwolony. Prosimy nie przyjmować, że dostępność jakiejkolwiek książki w Google Book Search oznacza, że można jej używać w dowolny sposób, w każdym miejscu świata. Kary za naruszenie praw autorskich mogą być bardzo dotkliwe.

## Informacje o usłudze Google Book Search

Misją Google jest uporządkowanie światowych zasobów informacji, aby stały się powszechnie dostępne i użyteczne. Google Book Search ulatwia czytelnikom znajdowanie książek z calego świata, a autorom i wydawcom dotarcie do nowych czytelników. Cały tekst tej książki można przeszukiwać w internecie pod adresem http://books.google.com/





858 D20 K63 tT2

π

•

• • •

• •

. •

# WIECZORY FLORENCKIE

•••

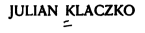
.

1

. , · · · · . -







# WIECZORY FLORENCKIE

# DZIEŁO UWIEŃCZONE PRZEZ AKADEMIĘ FRANCUSKĄ

z upoważnienia autora tłumaczył ST. TARNOWSKI

WYDANIE CZWARTE POPRAWNE



# WARSZAWA

NAKŁADEM KSIĘGARNI F. HOESICKA KRAKÓW. – DRUKARNIA UNIW, JAGIELLOŃSKIEGO. 1908 858 D20 K63 tT2 1908

# Cieniom G...

reviso, 1872.

- ethes merra ·20-43 8750

# PRZEDMOWA TŁUMACZA.

Nic w naszej literaturze rzadszego, jak prace z zakresu literatury powszechnej lub sztuki. Prawda, że u siebie i nad własnemi rzeczami mamy tyle do roboty i tyle jeszcze do zrobienia, iż na zagraniczne nie zostaje nam sił ani czasu. A jednak nic tak związku naszego z oświatą powszechną wszem wobec nie dowodzi, jak rzeczy przez Polaków pisane, treścią swoją cały świat cywilizowany obchodzące, a napisane z takim zasobem nauki i zdolności, że znawcy i uczeni tego cywilizowanego świata muszą zwrócić uwagę na dzieło, a autorowi zrobić między sobą miejsce jedno z bardzo wysokich.

Z coraz rzadszem też niestety, ale dlatego może właśnie i coraz milszem uczuciem chluby, czyta się niniejsze studyum, stawiające śmiało najtrudniejsze zagadnienia z zakresu literatury i sztuki, rozwiązujące je szczęśliwie i umiejętnie, i rozjaśniające najskrytsze tajniki natury i geniuszu dwóch ludzi, którym równych widziała ludzkość parę razy, ale nad których większych nie wydała nigdy.

O ile ten dyalog, szlachetną formą nawet tak dobrze przypominający piękne czasy literatury i sztuki, wpłynie na tę znajomość Dantego i Michała Anioła, jaką dotąd mamy, lub ją zmieni, i jak przyjętym będzie przez tych, którzy więcej mają od nas Polaków w takich sprawach głosu, przesądzać się nie poważam. To wiem, że odkąd w Polsce pisać zaczęto, nigdy jeszcze w kwestyach literatury zagranicznej lub sztuki nie było przez Polaka napisanem nic, coby wagą swoją, głębokością nauki, przenikliwością myśli, wykwintnością krytycznego i artystycznego zmysłu, a wreszcie układu doskonałą proporcyą i stylu świetnością, choćby z daleka bardzo przybliżało się do tych *Florenckich Wieczorów*.

Kiedy nasi dzielni pisarze XVI wieku obrabiać chcieli przedmioty powszechnego zajęcia i znaczenia, pisywali o nich po łacinie. Mieli słuszność; rzeczy, do powszechnego użytku przeznaczone, powinny się pisać w języku powszechnie zrozumiałym. Taką samą słuszność miał i pan Klaczko, kiedy tę pracę swoją napisał po francusku. Ale jak *Respublica* Modrzewskiego, jak Goślickiego *Senator* lub Warszewickiego *Poset*, choć w obcym języku do polskiej literatury nawziąć ją coprędzej w posiadanie, przenosząc ją w swój własny język.

Jak Bazylik Modrzewskiego, jak Brodziński Kochanowskiego łacińskie elegie, tak ja ultimus et minimus mam sobie za obowiązek przetłumaczyć te Wieczory Klaczki. Przeczytawszy je, oświecony czytelnik polski, powie, tuszę, jak jedna z osób dyalogu: "Ta rozprawa rozjaśniła Dantejską zagadkę; a to, co w niej odnosi się do Michała Anioła, otworzyło przede mną nowe i nieznane widoki". A kiedy, zawsze za przykładem tej samej osoby dyalogu, powie do autora: "będę ci za to wdzięcznym przez całe życie", — wtedy i o tłumaczu może pomyśli, że miał słuszność i dobrze zrobił.

**`** .

# I.

# DANTE I MICHAŁ ANIOŁ.

Goście hrabiny. Ranek w Bargello. Freski Giotta w kaplicy Podestà. Portret Danta. Tragedya Dantego. Dante i Michał Anioł. Tragiczne sprzeczności w życiu Buonarotego. Męczeństwo św. Piotra w kaplicy Paulińskiej. Wielcy mistrzowie Odrodzenia i sztuka średniowieczna. Michał Anioł stawia swój ideał poza tradycya tak klasyczna jak chrześcijańska. Odrzuca cała przeszłość sztuki chrześcijańskiej, z jej przedmiotami, typami i godłami. Jego upodobanie w postaciach Starego zakonu: Chrystus i Jehova. Jego wzgarda dla historycznej i naturalnej prawdy. Bitwa pizańska i dwa posagi Medyceuszów w kaplicy S. Lorenzo. Dziwaczność i potworność. In dolore paries. Faktura jego Sonetów i technika jego rzeźby. Wyobrażenie Poezyi przez Rafaela, a Sztuk wyzwolonych przez Michała Anioła. Charakter fragmentarny twórczości Buonarotego. Jego powatpiewanie o swojem powołaniu. Jego wstret do wielkich mistrzów Odrodzenia. Prorocy i Sybille: wypowiedzenie wojny współczesnemu malarstwu. Osiedlenie we Florencyi i milcząca postawa przez lat dwadzieścia i pieć. Moyses Surgens. Powrót do Rzymu i wyrok potępienia na sztukę Odrodzenia: Sąd ostateczny. Szkodliwy

wpływ tego dzieła. Sztuka włoska w pierwszej i drugiej połowie XVI wieku. Mylne zdanie o Dantejskiej inspiracyi Sądu ostatecznego. Sztuki przeciw-reformacyi we Włoszech w dziedzinach sztuki, nauki, literatury, religii i polityki. Streszczenie poglądu na geniusz Michała Anioła. Przeciwny charakter geniuszu Dantego. Uszanowanie dla tradycyi chrześcijańskiej. Dla tradycyi klasycznej. Dla prawdy historycznej i naturalnej. Ścisłość, dokładność i pewność sztuki Dantejskiej. Rozległość i wszechstronność inspiracyi. Ciągły, uniwersalny symbolizm. Wpływ Dantego w szczególnych sferach sztuki.

Wczesna jesienia roku 1872 zwykło było zbierać się w willi hrabiny Albani pod Florencya małe doborowe kółko gości, z którymi bez wstepów i ceremonii (senza complimenti, jak się mówi za Alpami) pozwolimy sobie zaznajomić czytelnika. Bywał tam więc nasamprzód książę Silvio z wielkiego domu Canteranich, który sie chlubi tem, że dał chrześcijaństwu niejednego nawet papieża. Tradycyami rodu, równie jak własnem przekonaniem, złączony ściśle ze sprawą zwyciężoną przy Porta Pia 20 września 1870 r., książę rzadko od tej pory ukazywał się w Rzymie, przebywając stale badź w Neapolu, bądź we Florencyi. Względy tego samego rodzaju, acz skromniejszych rozmiarów, zatrzymywały nad brzegami Arnu byłego konserwato jednego z wielkich papieskich muzeów. Nowy rząd włoski byłby dał wiele za to, by zatrzymać na tej posadzie człowieka tak wielkiej

nauki feuropejskiej sławy, ale Komandor (Włosi,

wiadomo, lubia tytułować ludzi od stopnia, jaki im daje ten lub ów order, a messer Francesco nosił na szyi krzyż św. Grzegorza) - Komandor bał się, że przystępując do nowych panów, zasmuciłby sedziwego i łaskawego pana dawnego, i z bólem serca, lecz bez wahania, porzucił wspaniałe zbiory, które tak długo były główna treścia jego życia. Marchese Arrigo miał tę jedną zasługę, że był Florentczykiem z dobrej krwi; mówiono o nim, że jest "concittadino della padrona di casa", jej przyjacielem z lat dziecinnych jeszcze: dodawano – i jej patito. Lubieżnie rozmiłowany w sztuce, instynktem odgadywał i podziwiał le belle cose, umiał na pamięć wszystkich włoskich poetów i deklamował ich meskim dźwięcznym głosem; ale miał i te zalete, że umiał doskonale słuchać.

Z czterech innych gości hrabiny Albani, żaden nie był Włochem. Jeden, miły, dowcipny, młody jeszcze, był członkiem Akademii francuskiej, a częste zaproszenia do Compiégne i nierzadkie salonowe powodzenia zjednały mu w ostatnich latach drugiego cesarstwa przydomek *filozofa damskiego*. W dniach smutku i ciężkich prób przecież, w oblężeniu Paryża, damski filozof pełnił doskonale swój obowiązek obywatela, a zdrowie nadwerężone w trudach i mrozach tej nieszczęsnej zimy, zmusiło go szukać odpo-

czynku pod łagodniejszem niebem. Francuz, jak tamten, a młodszy od niego vicomte Gérard, był dyplomata; ale świetnie rozpoczęty zawód przerwał się nagle skutkiem ostatnich wstrząśnień, i odtad starał się on usilnie odrywać się od dreczacych a wciaż przytomnych myśli o nieszczęściach ojczyzny i o rozbiciu własnej przyszłości. Rozbitkiem także, ale już z urodzenia był pewien Polak, którego pani domu nazywała bez ceremonii Bolskim<sup>1</sup>), żeby nie wymawiać nazwiska o wiele twardszego. Ten znowu przynosił jakiś ton słowiańskiego mistycyzmu do tege chóru umysłów południowych, łacińskich, a przeciwieństwo to dodawało rozmowom wdziekt i zajęcia. Wreszcie, ponieważ napisano jest. że gdzie we Włoszech zbierze się kilku światłych tam musi być między nimi przynajmniej jeden ksiadz, więc ten nieunikniony element duchowny tutaj był także w osobie hiszpańskiego prałata Dom Felipe, który w Watykanie od dawna dobrze położony i zażyły, zachowywał w całej surowości zasady przyjęte od Balmesa i Done Cortes, ale surowość tę umiał miarkować szczę śliwie tym dowcipem i światowym polorem, l rego przykład wyborny i nauczający dawał mi kardynał Antonelli.

- 14 ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bohater znanej powieści p. Victora Cherbuliez. (Przy pisek tłumacza).

Przyjaciół tych, tak rozmaitego pochodzenia powołania, przyjmowała hrabina z gościnnoią prawdziwie florencką, to znaczy prostą, oże aż zbyt skromną pod względem komfortu, e ujmującą rozumem i wdziękiem. Chcąc zaąć tych ludzi, którzy wyrzuceni ze swojej kolei

ęcia nie mieli, chcąc nadać inny kierunek ich nyslom, zwróconym głównie do smutków dnia Izisiejszego, hrabina umyśliła odwiedzać z nimi 20 dnia jaki kościół albo jakie muzeum, któvch pełno w toskańskiej stolicy, a wrażenia loznane w dzień dostarczały watku ożywionym ozmowom wieczornym. Wieczory te zaczynały ę zazwyczaj od muzyki: pani Albani grała doorze na fortepianie, a Marchese Arrigo wcale nie źle umiał jej wtórować na violoncelli. Gryili cobadź: Mozarta i Bethovena, albo Rossiiego i Gounoda; pani domu nie była wyłączną swoich upodobaniach, a w muzyce, mawiała, lubi wszystkie rodzaje oprócz rodzaju nu-Inego — t. j. Wagnera. Po takim muzykalnym stepie hrabina wprowadzała zręcznie na poządek dzienny jakąkolwiek kwestyę z dziedziny tuki lub literatury, a dyskusya raz rozpoczęta zeciagała się zwykle późno w noc. Co zaś nowiło wdziek tych rozmów, to zupełna ich oboda i żeby się tak wyrazić, nieład. Każdy edł za chwilowym pomysłem czy wrażeniem, l nieraz po długich dopiero zboczeniach wra-

cało się do głównego przedmiotu, który od da zdawał się zapomnianym. Żartu i attyckiej s nie brakło tam także. Hrabina lubiła prześlado wać księcia za jego łacińskie i greckie cytac a vicomte Gérard przy każdej sposobności dro czvł sceptycznemi uwagami skorą do zapału i nia domu. Czasem i Dom Felipe musiał 12 wać się w sprawę i przywoływać do pra wiernego porządku, jeżeli kto niebacznie ze sie od niego oddalać. Ale wszystko to bez ż i bez pedantycznej powagi, dzięki dobremu chowaniu wszystkich, dzięki zwłaszcza wył nemu taktowi kobiety prawdziwie niepospol Hrabina nie wstydziła się nauki, jak tego ża Fenelon, który pod tym względem zaleca k bietom wstydliwość prawie tak czujna i drażl jak pod innemi. Była Włoszką, a więc o i prostą w uczuciach, jak w wyrażeniach; szukała chluby z tego, że wiele rzeczy um tak samo jak sie nie wstydziła, że o wielu nych nie wiedziała nic zgoła. Ale była ciel i chciwa jak najwięcej dowiedzieć się i czyć. — "Strzeż się pani — mówił jej jed razu Dom Felipe — bo masz po matce E niebezpieczną żyłkę ciekawości". -- "Ale tyl do hesperyjskich jabłek" — dodał coprec książę Silvio. Wszyscy w śmiech; jeden t Marchese westchnął ukradkiem, tak przy mniej utrzymywał vic. Gérard (przez czys

śliwość zapewne, albo żeby utrzymać sławę swoiei dyplomatycznej bystrości i domyślności).

Ranek zeszedł w Bargello, w kaplicy Podesty, przed dwoma sławnymi freskami Giotta. z których jeden wyobraża Dantego między dawnym jego nauczycielem Brunetto Latini i strasznym Corso Donati, jego krewnym, a później wrogiem i sprawcą jego wygnania. Freski te przechodziły, jak wiadomo, dziwne koleje. Bardzo źle zachowane pod grubą warstwa wapna, która je pokrywała przez kilka wieków, odsłoniete zostały w roku 1841, z większą na nieszczęście gorliwością niż zręcznością. Co gorzej, restauracya dowolna i nieumiejętna zepsuła doreszty te nieocenione malowidła, a wizerunek Dantego najwięcej właśnie na tych wandalskich robotach ucierpiał. Miłośnicy sztuki i dawnych zabytków mogli przynajmniej pocieszać się tro-chę doskonałą kalką, którą Anglik Seymour Kirkup zdjął szczęściem z portretu Danta, zanim jeszcze dotkneła go niezgrabna reka restauratorów; doskonała reprodukcya tej kalki znajduje się w pięknym zbiorze wydanym przez Arundel-Society. Tymczasem przychodzą jak na złość uczeni bez serca i sumienia, i dowodzą z datami i dokumentami w ręku, że kaplica Podesty była przebudowana w wieku XIV i że freski, które w niej dziś widzimy, malowane były dużo po Wieczory Florenckie. 2

śmierci Dantego i Giotta! Nasi znajomi po to właśnie wybrali się do *Bargello*, żeby przejrzeć akta tego procesu, a wrócili, jak się zawsze prawie powraca z archeologicznej dyskusyi, da leko więcej rozdrażnieni niepewnością sprz niż w jasnych jakichś wnioskach utwierdzeni

Szczęściem przy wieczornej rozmowie Ko, mandor zaczął zbijać wszystkie nowsze odkry cia uczonych, i moca swojej przez cały św uznanej powagi i mnóstwem argumentów, któr przytaczać byłoby zadługo, windykował dla Giottr malowidła z Bargello. Hrabina była uszcześli wiona. Tak jej było przykro rozstać się z wiarą, że mamy autentyczny wizerunek Danta, a jak sie wyraził Komandor Francesco, "rysy twórcy nowszych wieków, nakreślone poezvi reka twórcy włoskiego malarstwa", że dowody przeciwne odrazu trafiły jej do serca. Przyniosła zaraz przepyszny egzemplarz wspomnionej publikacyi Arundel-Society; wszyscy zaczęli się wpatrywać w portret Danta i objaśniać każdy m swój sposób jedyny w świecie charakter te niezrównanej głowy, tak szlachetnej, tak młodej a tak głęboko smutnej.

> ...Segnato della stampa Nel suo aspetto di quel dritto zelo Che misuratamente in core avvampa <sup>1</sup>)

<sup>1</sup>) Purgat. VIII, 82, 84.

mówił półgłosem Marchese. A kiedy wszyscy winszowali mu szczęśliwie zastosowanej cytacyi, hrabina, która zamyślona długo milczała, przerwała im niespodzianie pytaniem:

--- Który z was, panowie, potrafi mi wytłumaczyć tragedyę Dantego?

— Tragedyę Dantego? — powtórzyli wszyscy zdziwieni niezrozumiałem pytaniem.

— Tak jest, tragedyę Dantego. Dlaczego mówiła dalej, zapalając się coraz żywiej — dlaczego na każde wspomnienie tego imienia budzi się w was myśl o jakiejś boleści bez miary i granic, o jakiemś przeznaczeniu, tak smutnem, jak żeby fatum było na niem wycisnęło swoje piętno? Dlaczego, kiedy on sam tak często o losach swoich mówi, i wspomina otwarcie i poprostu tyle różnych przejść swego życia, od najboleśniejszych aż do drobnych a rzewnych i wdzięcznych, dlaczego my zawsze czegoś jeszcze w tem życiu szukamy? dlaczego tak wytrwale, tak uporczywie sądzimy, że tam musi być coś tajemniczego, coś niezgłębionego? On sam przecież mówi o sobie, że otrzymał łaskę

> a na licu jego wybitne znamię żarliwości prawej, co miarkowana w sercu mu pałała.

(Wszystkie te cytacye wzięte są z przekładu *Boskiej* Komedyi Stanisławskiego, Poznań u Żupańskiego, 1870).

2\*

wybranych, jaką ludzie rzadko tylko miewają, że widział wiekuiste przybytki błogosławionych, że usłyszał prawie wyraźną obietnicę swojego zbawienia — a my tymczasem nie możemy wyobrazić go sobie inaczej, tylko jak Tytana jakiegoś, powalonego gromem przeznaczenia, jak ducha, który z bogami samymi zerwał się do walki i był zwyciężony. Dlaczego?

#### AKADEMIK.

Zdaje mi się, że na to pytanie odpowiedź nie trudna. Dość przypomnieć sobie to, co przed chwilą mówił nam Komandor. Dante jest twórcą naszej nowszej poezyi, on rozpoczyna szereg tych geniuszów, tych natchnionych, którzy od wieków zachwycają i pocieszają ludzkość kosztem swoich własnych cierpień, łez i rozpaczy. Co do mnie, rozumiem doskonale i podziwiam szczerze ten trafny instynkt ludów czy wieków, który zrobił sobie z Danta symbolicznego wyobraziciela całego tego wielkiego bractwa Passyi<sup>1</sup>), jakoby świętego patrona całej *città dolente* poetów i artystów.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bractwo Męki Pańskiej na zachodzie, jak u nas, dawało przedstawienia Passyi i było jednem ze źródeł nowoczesnego dramatu. Nazwę jego stosuje Akademik do poetów i artystów. (Przypisek tłumacza).

HRABINA.

21

Doprawdy? Może Dante miał les Tristesses d'Olimpio i bezdenne nienasycone tesknoty czy nudy, jak René Chateaubrianda? Może i kapłaństwo sztuki jeszcze i sztukmistrz meczennik? Znamy tę waszą nowszą poetykę, panowie Francuzi, na którą wasz poczciwy stary Boileau musi się w grobie przewracać! Poeci sa wzniosłemi dziećmi boleści, Dante jest pierwszym i najwznioślejszym z poetów, więc... mając dane te dwa pewniki jako założenie, nic łatwiejszego, jak znaleźć potrzebną konkluzyę! Otóż nie! właśnie że nie: nego majorem, jak mówi nasz kochany książę Silvio. Nie wierze, żeby poeta, żeby artysta, dlatego tylko, że jest poetą czy artysta, musiał zaraz należeć do città dolente; nie wierze, żeby cierpienie i rozpacz miały być konieczna charakterystyczna cecha geniuszu. Nie mogę temu wierzyć, kiedy mam, kiedy widzę i kiedy tak lubie Ariosta, Rafaela i Rossiniego.

#### AKADEMIK.

Prawda, że za naszych czasów nadużywano okropnie *kapłaństwa* i *męczeństwa*; prawda, że my Francuzi zwłaszcza, w tym względzie jak i w wielu innych, i nierównie ważniejszych niestety, daliśmy się porwać temu, co ks. Silvio nazywa za Seneką *litterarum intemperantia*. Ale i to przecież prawda, że nikt z ludzi nie jest tak, jak poeta, narażony na wszystkie wstrząśnienia, na bolesne zderzenia się ideału, jaki ma w swojej duszy, z twardą rzeczywistością. Obdarzony niezmiernie czułą percepcyą wrażeń, poeta wprawiony -jest w drganie przez każde zewnętrzne zjawisko, czuje każdą zmianę w atmosferze, która go otacza, i każda go boli. Wpatrzony ciągle w serce ludzkie, śledzący wszystkich jego najbardziej niedostrzeżonych poruszeń, przenika jego najskrytsze tajniki, odkrywa w niem przepaści, a przez to im więcej rozszerza się jego umysł, tem więcej ściąga się i zamyka w sobie jego dusza i tem srodzej cierpi.

#### KSIĄŻĘ SILVIO.

Grecy mawiali *mathemata pathemata*, a w tej misternej ślicznej assonancyi wskazywali bardzo trafnie, że jest związek między wiedzą a cierpieniem.

#### KOMANDOR.

Wiedza to co innego. Że moralista zmuszony ustawicznie to podziwiać wielkość człowieka, to wzdrygać się na jego nikczemność: że filozof, który chciałby objąć i rozwiązać całość wszystkich zagadnień świata i życia, a na każdym kroku widzi, że wszystko co my wiemy, jest tylko ułamkiem i ułomnem, — że taki z rozmyślań swoich wyniesie gorzkie uczucie naszego estwa, że mu się wyrwie z serca rozdzieray krzyk Pascala, albo że wyszemrze cicho paczliwe słowo Ekklezyasty, to rozumiem. żeby poeta, żeby artysta?... Nie do niego ste, stosuje się głęboka metafora Pascala nyślącej trzcinie, tej trzcinie, co zwieszona i otchłanią nieskończoności, dźwiga na sobie y ciężar świata; to nie jego obraz, bo on jest ielonym instynktem tylko, wcieloną intuicyą. zyczyny, ani ostatnie cele stworzenia jego nie chodzą, a tylko zjawiska należą do niego. On gdy nie pyta *dlaczego*, on poprzestaje na *jak*.

State contenti umana gente al quia 1).

I tylko na świat patrzy i odbija go w zwierdle swej duszy, w tem zwierciedle czarodziejem, które zaciera wszystkie chropowatości, zystkie niedokładności, wszystkie przypadłości razu, a oddaje tylko linie jego w całej czyści i formy uszlachetnione i kolory w całym Isku. Nieprawda, żeby nasza kula ziemska iotła jego barki, bo on ponad nią waży się soko w przejrzystych i świetlanych sferach. 1 ma swoje nie z tego świata królestwo, gdzie zystkie naszego życia niezgodne i fałszywe 1y rozpływają się w pełne i harmonijne akor-, gdzie to, co brzydkie nawet, przyda się, by

<sup>1</sup>) "Rodzaju ludzki poprzestań na quia". Purgat. III. 37.

z daleka i pokornie służyło na większą chwałę tego, co piekne. A co do tych goryczy, które niektórzy poeci wycisnać mieli na swojej znaiomości ludzkiego serca, wyznaję, że mi się one dość podejrzane wydają. Któryż z nich zbadał i znał to serce lepiej od Szekspira, któryż przeniknał lepiej jego głębie i odsłonił jego tajemnice? A przecież ani melancholia Hamleta, ani zdrady Ryszarda, ani niewdzieczność córek Leara, nie przeszkodziły nieśmiertelnemu Wiliamowi zachować we wszystkiem niewzruszona równowage duszy. Nie przeszkodziły mu nawet prowadzić zrecznie i szcześliwie teatralnego przedsiębiorstwa, ani zamknać go w sama pore i osiąść w rodzinnem miasteczku nad Avonem, jako spokojny, dostatni mieszczanin, właściciel domów i gruntów... Albo te burze młodości i zwątpienia dojrzałego wieku, któż je opisał kiedy z większą siła i prawda, niż autor Werthera i Fausta? A przecież Goethe był mimo to tą samą zawsze olimpijska postacia o wzroku jasnym i duszy pogodnej, i kiedy umierał, jeszcze z ust wydających już ostatnie tchnienie, rzucił ludzkości i światu jak na pożegnanie to jedno słowo: światła! Kto do dzieł jego zajrzy i ich zapyta, ten na każdej karcie znajdzie odpowiedź, że poeta nie jest podrzutkiem Erebu, ale synem Apolina, boga harmonii i światła; że który nieszczęśliwym istotnie był, to spłacił tylko zwykły dług ludzkiemu życiu i prawu, a cierpiał nie z winy swojego geniuszu czy sztuki, ale jak każdy inny śmiertelny z powodu swojego charakteru, swojego usposobienia, lub okoliczności, wśród których był postawiony.

#### POLAK.

Ale to jedno przynajmniej przyznać trzeba, że te okoliczności były bardzo ciężkie, bardzo nieubłagane dla autora *Boskiej Komedyi*. Na miłość boską nie zapominajmy choćby już o tem jednem tylko, że był wygnanym z ojczyzny, że pędził życie tułacze i że umarł na obcej ziemi.

#### HRABINA.

Któżby mógł zapomnieć! Czyż on sam zresztą nie przypomina tego co chwila i w słowach pełnych żalu i skargi? czy nie powiedział w nieśmiertelnym wierszu, jak jest gorzki chleb tułactwa i jak ciężko wstępować pod schody obcego? Ale przyznaj pan znowu, że za czasów Dantego tysiące ludzi znosiło los podobny: wygnania i proskrypcye były chlebem powszednim w naszych republikach włoskich średnich wieków.

#### HRABIA GÉRARD.

Liczba nie zmienia rzeczy, a statystyka nie pocieszy tego, kto cierpi. Kiedy ostatni raz miałem zapalenie płuc, nie przyniosło mi to najmniejszej ulgi, że dowiedziałem się z dzienników, jak znaczna liczba ludzi choruje na suchoty w paryskich szpitalach.

#### HRABINA.

Mówisz pan na przekór, jak zawsze, i jak zawsze przekręcasz moje słowa. Nie powiedziałam nigdy, że Dante powinien był pocieszyć się widokiem tylu towarzyszy niedoli...

#### KSIĄŻĘ SILVIO.

# Solamen miseris socios habuisse dolorum...

#### HRABINA.

Chciałam tylko powiedzieć, że ta ponura aureola, która otacza Dantego w wyobraźni wszystkich wieków następnych, nie może brać początku z nieszczęścia tak zwyczajnego, tak powszechnego w jego czasach. A wielużto poetów, którzy w smutnych kolejach swego życia dorównali Dantemu, jeżeli go nie przeszli! Nie wiem naprzykład, czy jego wygnanie było tak wiele cięższem od dobrowolnego tułactwa Byrona. Przynajmniej żaden ciasny i pedantyczny cant nie kłuł swemi szpilkami, nie upokarzał autora Boskiej Komedyi; faryzeizm angielski nie rzucał na niego klątwy, ani hypokryzya takich potwarzy, jakie do dziś dnia ścigają śpiewaka Harolda. I nie wiem doprawdy, który grób wydaje mi się bardziej posępnym i opuszczonym: Dantego w Ravennie, czy tamtego w Missolonghi. Nasz przyjaciel Bolski opowiadał nam, kilka dni temu, o jednym poecie, o tym wielkim geniuszu, którego w ojczyźnie nazywają poetą bezimiennym i który od młodości wyrzekł się sławy, imię swoje poświęcił milczeniu i jego święcie dochował, który do grobu i z grobu jeszcze odpychał od siebie wszelki hołd, wszelki najmniejszy listek wawrzynu. Wzruszyło nas wszystkich opowiadanie o tym żywocie tak dziwnym, tak ponurym i tak patetycznym. A teraz, obok tego umyślnego wyrzeczenia się, tego strasznego skazania siebie na nieuznanie, postawmy te dumne wspaniałe słowa, w jakich Dante mówi o swoim geniuszu, o swojej chwale i o swoim "poemacie świętym, do którego niebo i ziemia przykładały reke". Przypomnijcie sobie te strofy tak rzewne, ale i tak harde razem, w których on w imie swojej chwały wzywa i upomina Florencye, żeby mu otworzyła bramy ojczystego miasta, a skroń posiwiałą na wygnaniu uwieńczyła laurem w tym samym kościele, gdzie niegdyś jak baranek niewinny przyniesiony był do chrzcielnicy:

### MACHESE ARRIGO.

Se mai continga che il poema sacro A quale ha posto mano e cielo e terra Si, che tu ha fatto per piu anni maero Vinca la crudeltà che urfo mi serra Del bello ovile, ov'io dormii agnello Nimico a lupi, che gli danno guerra; Con altra voce omai, con altro vello Ritornerò poeta, ed in sul fonte Del mio battesmo prendorò il capello<sup>1</sup>).

#### HRABINA.

A cóż mówić o Miltonie skazanym na samotność, opuszczenie i ślepotę; o Cervantesie kalece, żebrzącym chleba na gościńcach i z więzienia włóczonym do więzienia! Cóż dopiero o obłąkaniu i o śmierci biednego Tassa? A jednak cień Dantego zaćmiewa wszystkie inne w wielkiem Bractwie *Passyi*, żeby użyć szczęśliwego wyrażenia naszego Akademika; i on jeden zdaje się mówić, jak Jeruzalem u Proroka: "Gdzież jest boleść taka jak moja?" Jedno znam tylko w historyi sztuki jeszcze imię, które jak to wywiera na wyobraźnię podobny urok pełen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jeśli się zdarzy, że poemat święty, Co doń swą rękę przykładały społu Niebo i ziemia; który przez lat wiele Niszczył me ciało — przezwycięży kiedy Srogość okrutną, co mi drzwi zamyka Pięknej owczarni, gdziem spał jak baranek, Wróg wilków, którzy wojną ją pustoszą; — Wrócę, poeta — i nad mą chrzcielnicą Laurowy wieniec włożą na me skronie. Parad. XXV. 1-9.

przerażenia, jedną postać, o której myśląc, myśli się zawsze o jakimś ogromie cierpień równie wielkich i równie niepojętych — to Michał Anioł.

### POLAK.

Jak to porównanie trafne! i jak ten obraz Michała Anioła stał mi w myśli od chwili, kiedy mi się zdało, że zaczynam rozumieć słowa, w których pani Hrabina określiła nam zagadnienie Dantego. Oni dwaj mają ten przywilej, że jak żaden inny geniusz na świecie, przejmują duszę uczuciem uwielbienia i przestrachu, a myśl, ze drżeniem tylko pnie się za nimi ku tym stromym wyżynom, na których wiemy, że jest piorun Prometeusza, ale przeczuwamy, że i sęp jego być musi.

#### KOMANDOR.

Muszę jednak powiedzieć, że kwestya Dantego wydaje mi się nierównie ciemniejszą i zawilszą, kiedy z wielkich boleści i patetycznych losów Michała Anioła zdaję sobie sprawę dość jasno. Mówiąc przed chwilą o mniemanych czy udanych męczeństwach artystów, powinienbym był zastrzedz wyjątek dla Buonarotego, który jest wyjątkiem zawsze i we wszystkiem. Ale co się tyczy autora Boskiej Komedyi...

# HRABINA.

Przez litość, Komandorze! powiedz nam, jak

rozumiesz tragedyę Michała Anioła; może nam to ułatwi zrozumienie tragedyi Dantego. Kto wie, czy jedno i to samo słowo nie rozwiąże przypadkiem obudwóch zagadek?

### KOMANDOR.

Nie sądzę. A boję się, że taka dygressya, która krótką być nie może, odprowadzi nas daleko od głównego przedmiotu.

### HRABINA.

Wszak wiesz, Komandorze, że nie cierpię dyskusyi prawidłowej, systematycznej; a dla nas to sposobność zbyt szczęśliwa dowiedzenia się, co pan myślisz o twórcy *Mojżesza* i *Proroków*, żebym ją miała z rąk wypuścić. Nie opieraj się więc, kochany nauczycielu, prośbom, które do ciebie w imieniu wszystkich zanoszę.

> ...Maestro, assai ten' priego E ripriego, che'l priego vaglia mille<sup>1</sup>).

#### KOMANDOR.

Muszę więc uledz zaklęciu. A na to, by myśl moją zebrać, jak się da najtreściwiej, muszę za-

> <sup>1</sup>) ...O mistrzu! Proszę cię bardzo i jeszcze upraszam, Niech prośba moja za tysiąc próśb stanie. Inferno XXVI. 65-66.

cząć od przypomnienia, jak to imię Michała Anioła oznacza zawsze i we wszystkiem walkę, nieustanne naprężenie i sprzeczności najostatniejsze. Żeby zacząć od zewnętrznych okoliczności jego życia, zapytam, czy nie znać w niem ciagłej rozterki pomiędzy religijnemi i politycznemi przekonaniami chrześcijanina i patryoty, a koniecznościami nieprzełamanemi jego artystycznego zawodu i powołania. Zwolennik Savonaroli, uczeń Danta, natura surowa i ascetyczna, dostaje się do Watykanu w chwili powszechnego rozpasania, w chwili, kiedy po żelaznym i wojowniczym Juliuszu nastała miękka zniewieściałość dworu i czasu Leona. Republikanin zacięty, z duszą pełną marzeń o dawnej wielkości i dawnej wolności Florencyi, musi przyjmować opiekę Medyceuszów i mieć wdzięczność dla ujarzmicieli, ciemiężycieli swej ojczyzny. A w jego zawodzie artystycznym co za niezliczone sprzeczności, jaka nieubłagana ironia losu! On wiedział - mówił to przy każdej sposobności - że malarstwo nie było jego właściwem polem, że tylko z dłutem w reku czuł się swobodnym, sobą samym, panem, i trzeba było całego despotyzmu Juliusza II, całej stanowczej energii Pawła III, żeby gwałtem wcisnąć pędzel w tę rękę, która tylko marmur kuć chciała. A tymczasem w malarstwie jedynie, we freskach, danem mu było stworzyć dzieła skoń-

-1 1 czone i zupełne, gdy natomiast nie mógł wykonać mauzoleum w San Lorenzo, ani tego na-Juliusza II, który w starości nazywał grobka wielką tragedyą swojego żywota. Nie dość na tem; nawspak zwyczajnemu normalnemu rozwojowi sztuki, w którym architektura naprzód, rzeźba po niej, a malarstwo naostatku, rozwijają sie w nastepstwie czasu: w nim malarz Sybill Proroków wyprzedził rzeźbiarza Mojżesza i i grobu Medyceuszów, a jeden i drugi ustąpił miejsca budowniczemu św. Piotra. Nawspak także zwykłej powszechnej historyi ludzkiego serca, uśmiech i wdzięk kobiety rozjaśnia nie młodość Michała Anioła, lecz jego starość: Vittoria Colonna była jego pierwszą i jego jedyną miłością; zakochanym i poetą widzimy go dopiero w sześćdziesiatym piątym lub siedmdziesiatym roku życial Jeszcze jeden szczegół dziwny: ten niespracowany robotnik, co przez pół wieku z nadludzką prawie siłą dzierżył pędzel, dłuto i cyrkieł, o którym Błażej de Vigenère mówi, że widział go, jak "w latach przeszło sześćdziesięciu w ćwierć godziny więcej odłupał kawałów bardzo twardego marmuru, niż trzech młodych kamieniarzy razem w trzy razy dłuższym przeciągu czasu, a odbijał je z takim zamachem i siłą, że się bałem, by cały marmur nie rozleciał się w kawały"-ten robotnik żelazny a tak wzniosły, był mańkutem! I tak wszystko w tym

nadzwyczajnym człowieku i życiu jest jakoś przekręcone, wywrócone, inne niż być miało. Pamiętasz pani jego ostatnie dzieło, fresk z Paulińskiej kaplicy, który malował mając lat siedmdziesiąt i pięć, a na którym książę Apostołów ma postawę tak dziwną, tak wywróconą i naciąganą? Głowa na dół, a ręce i nogi przybite do krzyża, którego ramiona dotykają ziemi, a podstawa sterczy wysoko ku niebu? Nie mogłem nigdy popatrzeć na tę dziwną kompozycyę, żeby nie pomyśleć zarazem o tej niemniej dziwacznej igraszce *na wywrót*, jakiej złośliwy los dopuszczał się ustawicznie i jakby ze szczególnem upodobaniem względem malarza samego.

A jeżeli teraz przejść zechcemy od zewnetrznych okoliczności jego artystycznego żywota, do tego, co było jego istota sama, jego wewnetrznym utajonym i najcieższym trudem, znajdziemy tam dopiero rozterk nierównie boleśniejszy jeszcze, fatalność jakąś przygniatającą i nieubłaganą. Kto bowiem obejmie całość dzieła Michała Anioła i zda sobie z niej sprawę, ten zobaczy jasno, że mistrz nosił w duszy ogrom jakiś świata nieogarniony i nieokreślony, dla którego szukał przez całe życie słowa twórczego, tego stań się, które z zamętu wyprowadza ład; że przez całe życie dręczył go jakiś ideał nieznany, nieprzeczuwany przez nikogo, niezależny od wszystkich odziedziczonych pojęć i tradycyj Wieczory florenckie. 3

sztuki, leżący gdzieś poza klasyczną i poza chrześcijańską tradycyą. Próżno szukałby kto w jego freskach czy w jego marmurach olimpijskiego odblasku rzeźby greckiej, jaki spada na Psychę, na Galatee, na Herodiade i Roxane, i na same nawet Madonny Leonarda, Rafaela, Luiniego, Soddomy lub Andrzeja del Sarto. Nie znać go nawet na tych jego kreacyach, które są w najściślejszem pokrewieństwie z Olimpem i ze starożytną sztuką, jak Bachus, jak Cupido, jak Apollin, lub te alegoryczne figury z grobów Medyceuszów, do których tak widocznie z mytologii czerpał natchnienie. Jakżeż mało Aurora i Noc o formach tak wybujałych a tak surowych, w postawach tak gwałtownie wykreconych, tak niespokojnych, jakżeż mało przypominają one bóstwa Homera i Praxitelesa! Nikt lepiej od Michała Anioła nie czuł, nie podziwiał starożytnej rzeźby, nikt się na niej więcej nie uczył: uczył się na antykach już w dzieciństwie w ogrodzie św. Marka; jako młodzieniec zrobił na żart niby starożytnego Amora, którego znawcy i dobrzy znawcy w Rzymie wzięli za prawdziwy antyk; a ta legenda, według której Michał Anioł stary i ślepy miał ręką drżącą ze wzruszenia głaskać i pieścić sławne Torso z Belwederskiej galeryi, trafna jest i głęboka nawet jeżeli nie jest prawdziwa. Jedno z dzieł jego najwcześniejszych, płaskorzeźba Centaurów, wygląda jak odłam jakiego pysznego sarkofagu: a jakże zapomnieć o jego restauracyach tak umiejetnych, jak Fauna we Florencyi, Gladiatora na Kapitolu, albo Nilu w Watykanie. A przecież ze wszystkich tych arcydzieł starożytnych, które tak kochał i wielbił, przyjął jeden tylko ich warunek, i to czysto zewnętrzny, tę nagość, którą tak lubił przedstawiać zawsze i wszedzie, że iej nieraz aż nadużył. Ale tego, co jest duszą samą starożytnej sztuki, pogody myśli i harmonii wyrazu, tego Michał Anioł nie przejał i tem ani jedno z dzieł jego nie jest natchnione. On z umysłu, z postanowienia, nie troszczył się o plastyczną piękność sztuki greckiej, jak z umysłu także i do końca nie dbał o mistyczny wdzięk sztuki chrześcijańskiej.

# HRABINA.

Nie zaprzeczysz Pan przynajmniej tego jednego, że *Pietà* w kaplicy św. Piotra ma ten wdzięk mistyczny. Mało znam rzeźb nacechowanych poezyą tak rzewną i tak widocznem chrześcijańskiem uczuciem.

# KOMANDOR.

Nie tylko nie przeczę, ale przyznaję nadto, że i w innych swoich dziełach, mianowicie w dziełach swej młodości, Buonarotti ma ten charakter i ten wdzięk : naprzykład *Madonna* w Bruges, naprzykład *Anioł z Kandelabrem* w Bolonii po

prawej stronie wielkiego ołtarza. Dowodza one, że Michał Anioł umiał doskonale dać wyraz sklepieniu Sykstyńskiej kaplicy, a zwłaszcza przepyszna Sybilla Delficka, dowodzą świetnie, że kiedy chciał, mógł dosiegnąć szczytów plastycznej piękności w jej najwyższym i najpogodniejszym wyrazie. Wszelako już współcześni uważali, że Pietà oddalała się bardzo od tradycyjnych uświęconych pojęć takiego religijnego zadania, a z wiekiem ta dążność młodego artysty stawała się wyraźniejszą i zaostrzała się coraz bardziej, aż wreszcie stała się systemem i początkiem ogromnej w sztuce rewolucyi o skutkach nieobliczonych. Nie znam drugiego geniusza, któryby tak, jak Michał Anioł, zerwał był gwałtownie z całą hieratyczną tradycyą swojej sztuki, któryby tak był się odwrócił od całego jakiegoś historycznego kierunku i od jego rezultatu, na który przez całe wieki składała się wiara i wyobraźnia europejskich narodów.

# DOM FELIPE.

A czyż Odrodzenie wogóle było w gruncie czem innem jak nierozważnym, popędowym, szalonym zwrotem do pogańskiego świata i jego cywilizacyi? A współzawodnicy Michała Anioła cóż innego zrobili? Oni także zrywali tylko gwałtownie z wielką chrześcijańską przeszłością.

#### KOMANDOR.

Nie, Monsignore! Nieśmiertelni mistrze Odrodzenia nie zapierali się tej przeszłości ani jej zaniedbywali. Przyjeli jej tradycye z uszanowaniem; oni ją tylko wyzwolili, i w tem dali sobie pewna miare wolności, że chcieli ją odmłodzić zapomoca wiekszej biegłości i znajomości rzeczy, zapomoca smaku wykształconego na doskonałych wzorach sztuki starożytnej. Leonardo, Rafael, Luini, Fra Bartolomeo, del Sarto, maja sfere natchnień tę samą, co ich średniowieczni poprzednicy: maluja te same zawsze sceny z Ewangelii, te same legendy świętych, te same postacie Zbawiciela, Matki Najświetszej, Apostołów, z ich raz na zawsze przyjętym uświęconym typem, z ich symbolami i godłami; zostaja w tym samym cyklu religijnych i poetycznych przedmiotów i natchnień. Więcej u nich biegłości w układzie, kompozycya prostsza a swobodniejsza; objawiony świeżo świat klasyczny owiał swojem tchnieniem te ciała niegdyś chude, wątłe, wymacerowane, i przywrócił im zdrowie, piekność i okazałość. Symbolika dawniejszych wieków, dziwaczna często a ciężka i bez polotu, wyszlachetniała pomału, stała się lekką i subtelna. Te byzantyńskie złote tła naprzykład, jednostajne i gładkie, ta złota płaszczyzna, którą lubi jeszcze Cimabue i jego szkoła, rozdziela się pomału, zmniejsza się stopniowo, i zostaje tylko a sam ten nimbus, który zrazu jest szerokim złotym jaskrawym kręgiem lub koroną o mnóstwie promieni i klejnotów, schodzi w końcu, w obrazach z XVI wieku, na obręcz delikatna i przejrzystą, która otacza głowy wybranych, a przypomina te lekkie i lotne płomienie, jakie rzeźba grecka kładła czasem nad czołem niektórych posagów. Podobnie wszystkie te małe putti z epoki Odrodzenia, których lekkie skrzydełka i figlarne uśmiechy przypominają starożytne amorki, pochodzą przecież w prostej linii od tych niebieskich posłańców, którym pędzel Giotta dawał skrzydła tak wielkie, że od stóp do głów całą postać zakrywały; a te same chóry anielskie, które Fra Angelico malował zbite, ściśnięte i wygrywające na trąbkach, cymbałach, i przeróżnych instrumentach, te same ukazuja sie nam, jak za mgła lub lekkim obłokiem, w tem tle złożonem z niezliczonych główek anielskich, na którem w swoim majestacie niezrównanym stoi Sykstyńska Madonna. I tak co chwila, na każdym kroku wychodzi na wierzch złota nić tradycyi w tej wielkiej wspaniałej tkaninie wieków; pomiędzy freskami w Stanzach a freskami Padewskiej Areny niema przerwy, nie łamie się ciąg i pochodzenie jednych od drugich, a za tą samą nitką idąc w górę, można ten sam zawsze wątek znaleźć w miniaturach naszych najstarszych mszałów, i w samych nawet Raweńskich mozaikach.

Od tej ogólnej cechy wspólnej wszystkim mistrzom epoki Odrodzenia, jedna tylko odstępuie i wyzwala się, jedna systematycznie stanowi oczywisty i w oczy bijący wyjątek, sztuka Michała Anioła. Ona, proles sine matre, występuje sama jedna, dumna w swojej samotności, bez zwiazku i pokrewieństwa ze szkołami współczesnemi, bez pochodzenia od dawnych. Odrzuca całą tę wielką spuściznę wieków: cały ten bogaty skarb wierzeń, podań i fantazyi uważa za niebyły; nie chce wiedzieć o tym ustalonym (jeżeli się tak wyrazić można) rytuale estetycznym i obchodzi się bez jego przedmiotów, jego typów i jego form. W nieprzeliczonem mnóstwie dzieł Buonarotego nie przypominam sobie ani jednej głowy otoczonej aureolą, ani jednej postaci skrzydlatej (z jednym wyjątkiem Bonońskiego Anioła, dzieła młodości, o którem wspomniałem przedtem), i tak samo ma się rzecz z wszystkimi innymi symbolicznymi przyborami sztuki. Żaden znak zewnętrzny i stale przyjęty nie odznacza u niego czy apostołów czy świętych lub wybranych, i nie odróżnia ich od potepieńców; a tem mniej jeszcze szanuje on i zachowuje tę modłę, podług której ludowa i artystyczna tradycya odlewała ewangieliczne postacie i ustaliła ich rysy. Samowole swoja w tej

mierze posuwa tak daleko, że śmie naruszyć najświętszy i ze wszystkich najbardziej tradycyą uświęcony typ Chrystusa, że śmie przerabiać te twarz, która od tylu wieków odbiła się na wszystkich sercach chrześcijańskich, jak na tyluż chustach Weroniki, i pośród aniołów bez skrzydeł i świetych bez aureoli maluje w Watykańskiej kaplicy Boga-Człowieka bez brody! A podobnież piekło jest tam bez ognia; ciał potępionych nie okrążają płomienie, nie liża ogniste jezyki, pośród których malowali ich zawsze mistrze dawniejsi, w tem jak we wszystkiem wyobraziciele wierni pojęć i wierzeń swego czasu. Michał Anioł tymczasem z umyślna i obrachowaną śmiałością, jako artysta ani się pyta o te wierzenia, a przedmioty swoich natchnień bierze zawsze i nieodmiennie z poza sfery już przez poprzedników wyczerpanej, z tych nieznanych i nieokreślonych regionów, w których jego twócza potęga może bujać swobodnie, jak i gdzie tylko zechce. Kiedy Juliusz II polecał mu po raz pierwszy ozdobić freskami Sykstyńską kaplicę, chciał żeby mu Buonaroti wymalował dwunastu apostołów; przedmiot ten był doskonale dobrany tak do stanowiska Papieża Mecenasa, jak i do treści tych malowideł, któremi mury były już w znacznej części pokryte. On tymczasem zamiast Apostołów wymalował Proroków i Sybille, kreacye kolosalne, niezrównane, ale które na tem miejscu nie mają żadnego powodu ni prawa bytu, prórz jednej tylko absolutnej woli artysty. A to były dopiero jego pierwsze kroki na tej wspaniałej a samotnej i strasznej drodze, po której miał iść przez pół wieku z górą, depcąc tradycyę, przewracając bez wahania wszystkie święte myty i pustosząc nasz chrześcijański Olimp.

# DOM FELIPE.

Powinienbym może protestować przeciw wyrażeniom takim, jak święte mythy i Olimp chrześcijański, bo nic łatwiejszego, jak źle je zrozumieć i wpaść z nich w dwuznaczności wcale niebezpieczne. Ale pilno mi przypomnieć, że ten chrześcijański Olimp, jak się Komandor wyraża, zbogacony jest przez Michała Anioła takimi bohaterami wiary, jak Mojżesz i Dawid, jak Jeremiasz i Jonasz i tylu innych; że ich wszystkich otoczył Buonaroti niezrównanym, nieśmiertelnym blaskiem swego geniuszu.

# KOMANDOR.

Dziękuję Monsignore, żeś mi ich przypomniał: posłużą mi do ściślejszego określenia mojej myśli. Mojżesz, Dawid, Sybille i Prorocy, wszystkie te kreacye oryginalne Michała Anioła, czyż nie dowodzą właśnie, jak on we wszystkiem chciał wyzwolić się od tradycyi i oddalić od tego, co

było przyjęte, dane, ustalone zwyczajem? Proszę uważać, że wszystkie te postacie należa do świata leżącego odłogiem, zaniedbanego przez artystów średniowiecznych, którzy w prostocie ducha trzymali się zawsze postaci, które znali, do których przywiązali się z Ewangelii. Michał Anioł pierwszy, śmiem twierdzić bez wahania, zairzał do Starego Testamentu i szukał natchnienia w jego wielkich i groźnych postaciach. Cóż on wymalował na sklepieniu Sykstyńskiej kaplicy? Upadek człowieka, Potop, śmierć Goliata, ukaranie Amana, srogi czyn Judyty: a ani to sklepienie, ani żadne inne dzieło Michała Anioła nie mówi o Zwiastowaniu, o Narodzeniu, o Ostatniej Wieczerzy, o ukochanym Zbawiciela uczniu, o świętych niewiastach, ani o przypowieściach, o żadnym zgoła z tych obrazów pełnych miłości i wdzieku, które w duszach swoich nosili mistrze chrześcijańscy. Żaden z tych, naodwrót, nie myślał prawie nigdy o Mojżeszu, o Prorokach, ani o Sybillach. A między temi biblijnemi natchnieniami malarza Sykstyńskiej kaplicy, jakże nie wspomnieć o najpotężniejszem, najbardziej może zdumiewającem ze wszystkich, o Bogu, Stworzycielu świata i człowieka? Pięć czy sześć razy powtórzył Michał Anioł na sklepieniu ten typ Ojca przedwiecznego: pokazał go w różnych chwilach Genezy i w całej rozmaitości wyrazów, od twórczego popedu aż do patryar-

ialnej powagi, a twarz, jaka on Mu nadał. ała się kanonem dla całego chrześcijańskiego alarstwa, arcytypem na wszystkie przyszłe ieki, wyobrażeniem najdoskonalszem Boga Ojca, órego sam Rafael w Loggiach tknać i zmieć sie nie poważył. Ci nawet, którzy względem awida, Mojżesza, lub tego czy owego Proroka ieliby jakieś watpliwości i robili jakieś zastrzeenia, nawet ci muszą przyznać, że przez swoją eneze Buonaroti uzupełnił nasze religijne marstwo kartą jedną z najszczytniejszych i wznieonych nad wszystkie zmiany czasów czy cyilizacvi, karta, której jak nowość i orvginalość, tak i prawowierność nie podlega żadnej atpliwości. Ale czy nie jest to dziwnem i chakterystycznem, że ten, który nigdy prawie nie lołał wymyśleć i wykonać Chrystusa, znalazł 1 pierwszego razu i ustalił na zawsze typ Jeswv?

# POLAK.

Wiesz, kochany Komandorze, że twoje wyody mogą nas naprowadzić na różne niespoziewane myśli i wnioski. To upodobanie Minała Anioła w przedmiotach ze Starego Testaentu; ta zdolność i ta dążność jego do przedawienia Jehowy; ten biblijny kierunek i chakter jego natchnień, czy nie byłoby to przyadkiem czemś więcej, niż prostem tylko artyycznem zamiłowaniem? I czy nie natkneliśmy

sie tu niechcący na kwestye wiary, kwestye niejasną bardzo, przyznaję, ale bardzo do rozwikłania ponetna? Nie moge sie opedzić wrażeniu. że jednym z rysów najpowszechniejszych i najbardziej charakterystycznych Reformacyi, bvł zwrot silny, namiętny, do Starego Zakonu. Księgi Żydowskie, przyćmione od wieków przez Ewangelię, doczekały się podówczas pewnej jakoby restauracyi, i wpłynęły potężnie na umysły energią swoich obrazów i srogością nieco dzika swoich pojęć moralnych. Któż nie pamięta choćby z Walter-Scotta tylko, jak myśleli i mówili angielscy purytanie? A i dziś jeszcze narody protestanckie dziwią nas czasem biblijnem zacięciem swojej mowy. Wiem dobrze, że Sybille i Prorocy wyprzedziły o lat kilka wystąpienie Wittenberskiego mnicha: ale wiem także, że przed Reformacya byli już Reformatorowie, i zadaję sobie pytanie: czy uczeń Savonaroli nie rozpoczął także swoim sposobem, i we właściwej sobie mowie, tego tłómaczenia Biblii, które było stanowczym krokiem Lutra i jego zamachem stanu?

### KOMANDOR.

Nie tylko tak nie sądzę, ale nadto uważam za potrzebne przestrzedz was wszystkich przed dość powszechnym dziś zwyczajem czy popędem, przypisywania poetom i artystom myśli lub

celów, o jakich ani im się śniło. Nie róbmy z Michała Anioła jakiegoś bezwiedniego czy świadomego przedsłańca Lutra, a chcac zrozumieć i ocenić artystę, choćby największego i najbardziej uniwersalnego, nie wykraczajmy poza sferę sztuki, która jest jego właściwa dziedziną. Był jakiś pociąg wrodzony, jakaś, powiedziałby Goethe, Wahlverwandtschaft, miedzy ponurym i namietnym malarzem a potężnymi, zawziętymi bohaterami Izraela. Oprócz tej wewnętrznej sympatyi, był w tych postaciach ten jeszcze dla niego urok, że sztuka średniowieczna nie była ich na swój sposób ukształciła, że przez nikogo nietkniete poddawały się łatwiej natchnieniom jego geniuszu, nieznoszącego żadnej zależności od chrześcijańskiego, jak i od klasycznego ideału, od prawdy w naturze, jak od prawdy historycznej. Bo i to przypomnieć trzeba, że on tak samo nie zważał na naturę i na historyę, jak tradycyę starożytnej czy chrześcijańskiej na sztuki. Któż z nas nie słyszał o jego studyach anatomicznych? Żaden mistrz w świecie nie przewyższył go ani go nawet nie doszedł znajomością ludzkiego ciała. A przecież jego figury, z temi atletycznymi muskułami, z temi szyjami bez miary długiemi, z temi wykręconemi, nienaturalnemi postawami i wyrazami dziwnymi, sprzeciwiają się temu, co my znamy z rzeczywistości. a cała jego anatomiczna umiejętność nie poradzi na to, że nie możemy wierzyć w egzystencye takiego świata kolosów, że on nas przygniata swoja wielkościa, albo swoja nadzwyczajnością zbija nas z tropu. Dobrze gdzieś powiedziano, że każda z figur Michała Anioła, gdyby ożyła i chciała chodzić, to musiałaby złamać wszystkie granice i prawa natury, a za każdym jej krokiem świat zatrząsłby się w swoich posadach. Trudno żądać, przyznaję, żeby malarz, którego nauczycielem był Ghirlandajo, miał to poszanowanie kolorytu miejscowego, te dbałość w wiernem zachowaniu strojów i charakteru czasu, jednem słowem, ten zmysł historyczny, którego nie miał żaden z artystów epoki Odrodzenia; ale wątpię przecież, żeby któremukolwiek z nich było przeszło przez myśl tak pojać i przedstawić jakaś wielka karte narodowej historyi, jak on pojał i przedstawił w sławnym kartonie wojny Pizańskiej. Rzeczpospolita Florencka chciała ozdobić salę radną wspomnieniami dwóch zwycięstw najświetniejszych w swoich dziejach, i poleciła Leonardowi wymalować bitwę pod Anghiari, a Buonarotemu kleske Pizanów. Leonardo wział sobie za przedmiot chwilę kulminacyjną i stanowczą akcyi wojennej, walkę zaciętą około sztandaru, symbolu miasta i ojczyzny. Ale Michał Anioł upatrzył w wojnie Pizańskiej tylko dobry pretekst do pokazania ludzkiego ciała w różnych postawach

i ruchach, i rzucił na karton zarysy żołnierzy kapiących się w rzece, którym głos sygnałowej trabki przerwał tę zabawę. Ani najmniejszej myśli o zwyciestwie i o narodowej chwale, ani najmniejszego przypomnienia wodzów, czy tych broni, z których się wojsko Rzeczypospolitej składało; wszystko tam wymyślone, fikcyjne; wszystko aż do miejsca, aż do krajobrazu! A czy nie wymyślone także i nie dowolne są te postacie księcia Nemours i księcia Urbinu, na których cześć postawione było mauzoleum Medyceuszów, a z których jeden był bratem a drugi synowcem Leona X? Co za dziwny pomysł czy upór, żeby z zamiaru unikać wszelkiego podobieństwa, wszelkiego charakteru portretowego w wizerunkach dwóch ludzi, których rysy były jeszcze dobrze przechowane w pamięci współczesnych. A dziwniejsza jeszcze i dumniejsza była ta wymówka, jaka odpowiadał na robione sobie stad zarzuty: "Za tysiąc lat nikt się na podobieństwie nie pozna i sądzić o niem nie potrafi". Nigdy nikt nie słyszał o takiem lekceważeniu prawdy historycznej, i to gdzie jeszcze? w grobowcu, w dziele pamiatkowem i przeznaczonem do utrwalenia pamięci człowieka.

Ależ bo Michał Anioł stworzył sobie jakiś świat osobny i miał jakieś imperium i empyreum własne, pełne ideałów, które nie miały nic wspólnego z przyjętemi powszechnie wyobrażeniami lub warunkami. To, co sławny myśliciel niemiecki w początkach naszego wieku spróbował zrobić na polu filozofii, to on w epoce Odrodzenia pożądał zrobić w dziedzinie sztuki: wywieść cały świat z głębi swojego *ja*, w niezależności, w oderwaniu od otaczających go zjąwisk, i od całego tego kolejnego rozwoju, który go poprzedził. On cię wprowadza w jakiś świat, którego nie znał żaden mistrz, którego żaden wiek nie widział, w świat zaludniony cyklopejskiemi czy przedhistorycznemi postaciami, które naprawdę przenoszą wyobraźnie w przedpotopowe gdzieś czasy, o których Biblia wspomina, kiedy mówi, że "synowie boży wzieli sobie córki ludzkie za żony, a olbrzymowie byli na ziemi w one dni". Wszystko aż do technicznych sposobów roboty, wszystko u niego przypomina jakieś czasy odwieczne, przenosi w jakaś pierwotną epokę syntezy, w której różne gałezie sztuki były z sobą pozrastane i trzymały sie wspólnego pnia jednej i tej samej niepodzielnej inspiracyi. Posągowy rzeźbiarski charakter fresków widoczny jest oczom najmniej nawet w prawnym i biegłym; a naodwrót niejeden jego posag, Mojżesz naprzykład, albo Pensieroso, albo Noc, będzie miał takie efekta świateł i cieniów i takie nakładania (jeżeli się tak wyrazić można), jak żeby był robiony pędzlem a nie dłutem. Jedne i drugie zaś, marmury i freski, poddane są i podległe jakiemuś pierwiastkowi architektonicznemu, który je zlewa w jedną całość z masą budynku, z jego wypukłościami i wklęsłościami. Przez śmiałość i potęgę tworzenia, jak przez ideał niezupełnie jeszcze określony i wyrobiony, dzieła Michała Anioła są w historyi sztuki czemś wyjątkowem, fenomenalnem, jedynem; nic drugiego, nic równego, nic podobnego ani pokrewnego. I napróżno szukałby kto w sztuce starożytnej czy nowszej drugiego przykładu, drugiej takiej próby stworzenia zupełnie nowej sztuki, próby z cechą tak wyłącznie osobistą, tak kolosalnej w rozmiarach, i tak, niech się godzi dodać, zuchwałej.

Że ta próba stała się dowodem jednym z najchlubniejszych ludzkiej potęgi i twórczości, że wydała dzieła, które wieki po wiekach kornie beda podziwiały, prawda to, której dowodzić nie trzeba. A jeżeli nawet usiłowanie było zbyt samowolne i zbyt nadzwyczajne, to miało przecież niezaprzeczenie swoją stronę dobrą, i wywarło zrazu wpływ dobroczynny w całym przestronnym zakresie fantazyi i sztuki. Bez tego silnego wstrząśnienia, jakie przyszło od dzieł i geniuszu Michała Anioła, kto wie, czy sztuka XVI wieku nie byłaby rychło zleniwiała i rozpieściła się pod działaniem łagodnych miękkich prądów i powiewów Odrodzenia; a sam Rafael nawet — któż nie przyzna, że jego dusza czul-Wieczory Florenckie. 4

sza i miększa, nabrała nowego i silnego popedu z fresków kaplicy Sykstyńskiej. Dość przejść w Watykanie z jednej Stanzy do drugiej, od kamery della Segnatura do Heliodora, by sie przekonać, że posunęły się dalej granice twórczości, że rozszerzył się horyzont, a sam wzrok artystyczny zaczał siegać dalej pod wpływem tej rewolucyi, którą usiłował zrobić Michał Anioł, i jej skutkiem. Ale i to zaprzeczyć się nie da, że ta rewolucya, jak niejedna inna, nosiła w sobie pierwiastki niebezpieczne i chorobliwe, że z tego, co obiecywała, niewiele miała dotrzymać, a zwalić wiecej daleko, niż zbudować. Nigdy nie zrywa się bezkarnie z tradycyami i spuściznami przeszłości, nigdy bezkarnie nie zrywa się człowiek na przerabianie tego, co zrobił czas i Bóg. W zakresie sztuki naprzykład, który nas tu jedynie obchodzi, uporczywa gonitwa za tem, co nowe, doprowadza rychło do tego, co dziwaczne, a żądza nadzwyczajności doprowadzić musi koniecznie do potworności: i przedsięwzięcie też Michała Anioła nie mogło wyłamać sie z pod tego nieubłaganego prawa, które starożvtni ze swojem delikatnem poczuciem miary nazywali zemstą bogów. Nadzwyczajność, dziwactwo, potworność, oto są cechy jego dzieł, które zaraz na pierwszy rzut oka uderzają prostodusznego widza; i przez rozwage dopiero, przez przyzwyczajenie, przez studya, dochodzimy do

ŕ

tego, że się z temi dziełami godzimy, że w nich nawet znajdujemy upodobanie i źródło zamąconvch zawsze, ale wielkich rozkoszy. Niejeden pomysł Buonarotego, niejedna jego kompozycya, niejedna chęć lub zachcenie, są tak dziwne, że każą myśleć o rozkielznanej wyobraźni i szalonych wymysłach najdziwaczniejszych z rzymskich cesarzy. Ten kolos, który on chciał wykuć z jakiejś góry koło Carrary, to jeszcze nic; ale nie wierzy się własnym oczom, czytając ten sławny list, w którym on podaje myśl wzniesienia we Florencyi posągu, w którego wnętrzu miałby się mieścić sklep, którego reka z rogiem obfitości byłaby kominem, a którego głowa ogromna służyłaby za dzwonnicę kościołowi św. Wawrzyńca. "Głos dzwonów wychodziłby przez usta, a wtedy zdawałoby się, że ten olbrzym woła miserere. zwłaszcza w dnie świateczne. kiedy bitoby we wszystkie i w największe dzwony". O ileż słuszniej dałby się do niego zastosować ten przydomek molium avidus, który współcześni dawali jego protektorowi Juliuszowi Il!... zwłaszcza, gdy rozumieć to słowo w jego podwójnem łacińskiem znaczeniu, w znaczeniu wielkich ogromów i wielkich udręczeń

Nigdy bowiem natchnienie artysty nie nosiło na sobie takiego, jak u Michała Anioła, piętna niewypowiedzianej męczarni, ostatecznego natężenia,

4\*

zarazem.

i walki mozolnej a bolesnej. Surowy wyrok In dolore paries cieżył całem swojem brzemieniem na tym człowieku, wielkim, jak żaden może, i który także wyszedł, jak pierwsi rodzice z Edenu, z krainy spokoju, prostoty i wdzięku, w której przemieszkiwali jego poprzednicy. Dusza w ustawicznym stanie wrzenia i rozsadzająca naczynie ciała; "rozpalony płynny metal w ognistych bałwanach, który żeby stać się posągiem, chce rozsadzić formę, co go obejmuje namiętnym konwulsyjnym uściskiem", oto obraz, jaki w naszym umyśle zostawił po sobie Buonaroti, obraz pożyczony od niego samego, wyjęty z jego Sonetów. Nic zreszta nie może nam dać lepszego wyobrażenia o pracy Michała Anioła, jako malarza, rzeźbiarza i architekta, jak te Sonety, w których uczucie bywa tak głębokie, a jego wyraz tak mozolny i twardy. Strona techniczna w poezyi jest łatwiejsza do poznania, nie tak zakryta jak w sztukach plastycznych, i dlatego radziłbym każdemu niewtajemniczonemu, któryby chciał poznać warsztat wielkiego mistrza i przypatrzyć się, jak on pracuje, żeby rozpoczął od przedwstępnego zapoznania się z jego Sonetami. Jak w tych wierszach myśl z trudem dobywa się na jaw, i jak "wali młotem w kamień, żeby wydrzeć z niego piękność, myśl jego, jaka w nim jest ukryta!" Raz piętrzy porównania jedne nad drugiemi i sypie rymy jedne na gie, w nadziei, że łatwiej będzie zrozumianą; araz potem odrzuca wszelkie przybory i ozdoażeby zajaśnieć, a zaraz potem przestraszyć swoją ubogą nagością. Sonety te poprzeryne, poćwiartowane są nawiasami, pytaniami, ochane, przeładowane ucinanemi słowami źwiękami. Jedna strofa pełna "dzikiego zau", sławi uroczyście majestat i potęgę geszu, który w jednej bryle marmuru zamknąć że cały świat wzniosłych uczuć i pomysłów; łruga znowu brzmi jak stłumiony jęk, jak nie bez słów, jak skarga do Boga, jak bony krzyk niemocy i upokorzenia: "Jak to być że, żebym ja nie był sobą!"

### MARCHESE ARRIGO.

Come può essere ch'io non sià più mio? O Dio! o Dio! o Dio! Chi mi tolse a me stesso Ch'a me fosse più presso O più di me, che mi possa esser io. O Dio! o Dio! o Dio!<sup>1</sup>)

 <sup>1</sup>) Jak się to dzieje, żem przestał być sobą, Kto mnie mógł wydrzeć ze mnie I jaka władza mogła bezemnie Moją rozrządzać osobą... Son. VI.

(Poezye Michała Anioła Bounarotego, przełożył Lucyan nieński. Kraków i Cieszyn 1861).

#### KOMANDOR.

Co za szkoda, margrabio, że nie możesz tym przejmującym głosem tak opowiedzieć nam którego z jego fresków lub posągów, jak powtarzasz jego wiersze! W nich także schwytalibyśmy na uczynku takie same gwałtowne uderzenia potężnego uczucia o formę nieużyta i oporna, takie same pasowanie się myśli z krnąbrna materva i z forma, która jej sie poddać nie chce: a obok dźwięków potężnych "dzikiego zapału" słyszelibyśmy takie krzyki zniechęcenia, przestrachu i bolesnego zdziwienia: "Jak się to dzieje, żem przestał być sobą?..." Jako niewiaste jaśniejącej nadziemskiej piękności, odzianą w biały i błękitny kolor nieba, na tronie ze srebrzystych obłoków, skrzydła szeroko majestatycznie rozpostarte, wzrok przejrzysty i pogodny, zatopiony gdzieś w dalekich widnokręgach, obok niej dwóch cherubinów, świadczących o jej nadziemskiem natchnieniu i duchu --numine afflatur -- oto jak wymalował Rafael personifikacyę poezyi i sztuki w górze nad swoim Parnasem. A przypomnijmy sobie teraz te figury allegoryczne, które Michał Anioł przeznaczał do nagrobka Juliusza II; dwie z nich najbardziej wykończone są dziś ozdobą Luwru, kiedy inne, z grubsza tylko obrobione, poniewierają się niegodnie w grocie naszego ogrodu Boboli. Sami jacyś atleci w niepokoju, w udręczeniu, jedni już wyczerpani z sił i złamani, drudzy wrzący jeszcze i skorzy do walki, szarpią się w swoich więzach i rzucają w niebo spojrzenia pełne pytań i wyrzutów. Książki i katalogi dają najrozmaitsze nazwiska tym cudownym posągom, biora je za zapaśników, albo za niewolników, albo za jeńców; ale gdyby zapytać, jak je rozumiał sam Michał Anioł, to odpowiedziałby on albo jego powiernik Condivi, że one miały wyobrażań "sztuki piękne: malarstwo, rzeźbiarstwo i architekture, w niewoli u Śmierci, pospołu z Juliuszem II". Co za pomysł dziwny i niesłychany wyobrazić sztuki pod postacia Tytanów zbuntowanych i pokonanych, powalonych przez przeznaczenie! Żaden Fidiasz ani Praxiteles, żaden Rafael ani Mantegna, nie byłby wpadł na myśl podobną; ale przez to właśnie charakteryzuje ona wybornie i daje poznać Michała Anioła, nature jego geniuszu i rodzaj jego twórczości.

To też nie można się dziwić, że twórcze dzieło jego żywota nie doszło do nas w całości, ale w kawałach tylko i ułamkach, jakby urwane czy potrzaskane, lub raczej, że innem nigdy nie było, tylko zawsze w stanie niedokończenia, zawsze fragmenty tylko i *disiecta membra*. Po życiu długiem i pracowitem, jak mało które na świecie — Michał Anioł miał jak wiadomo lat ośmdziesiąt dziewięć kiedy umierał, a do ostatniego dnia pracować nie przestał — po życiu takiem zostało bardzo niewiele dzieł skończonych i zupełnych. Prawie zawsze są to tylko wspaniałe części jakiejś całości zamierzonej, poczętej w śmiałem marzeniu, a nigdy nie wykonanej: nieraz tylko projekty, szkice, lub ułomki. Sam nawet grobowiec Medvceuszów porzucił mistrz, nie ukończywszy go; a do jakichże skromnych, nedznych rozmiarów zeszedł ów pomnik Juliusza II, w pierwotnym zamiarze zakreślony na tak wielka skale, a dziś we framudze św. Piotra in Vincoli zawarty cały w jednej zaledwo odrobinie właściwego planu. Prawda, że ta odrobina sama przez się jest jeszcze ogromem niezmierzonym, a nazywa się Mojżeszem! Być może, że mnóstwo wiekszych i mniejszych przeciwności, że okoliczności polityczne i osobiste różne koleje, że ubóstwo własnych, a chciwość obcych, nieprzyjemności i zatargi z wielkimi czy z małymi, z Papieżami czy z kamieniarzami, słowem rozliczne przykrości i biedy powszedniego życia przyczynić się mogły bardzo do rozstrojenia artysty. Prawda i to, że przypadek, los, nieraz bez litości obchodził się z niejednem dziełem Buonarotego: karton Pizański naprzykład pokrajany, zniszczony ręką niedbałą lub może występną; ten lub ów spiż przez niego odlany przepadł, jak naprzykład posąg Juliusza II, w jakimś ulicznym rozruchu w Bolonii. Błądziłby jednak, ktoby tym okolicznościom, zerewnętrznym zupełnie i przypadkowym, przypiywał wiele znaczenia i skutku; a jeżeli w obszerem państwie Michała Anioła widzi sie dziś vlko wielkie cyklopowe zwaliska, porozrzucane ryły marmuru i pogruchotane posagi czy koumny, to nie los i niebo o to oskarżać, ale ponyśleć trzeba o wulkanicznej naturze gruntu, a którym to wszystko stało, o wulkanicznej naturze człowieka przedewszystkiem, który w tem oaństwie królował. W jego przeznaczeniu czy noże w samej istocie jego geniuszu było to, że :ały zawód jego zamykał się w nieustających ooczątkach czegoś, w szczytnych pomyłkach olbrzymich ułudach. W natchnieniach jego iieraz przychodzi się domyślać takiego samego, w idealnem znaczeniu, nieopamiętania, jakie, w znaczeniu technicznem, miewał nieraz, jeżeli namy dać wiarę świadkom, przy materyalnej obocie z bryłami marmuru: brał się do nich z niesłychanym popędem i zapałem, zaczynał ciosać, nie wymierzywszy ich przedtem dokłainie, nie obliczywszy proporcyi, i spostrzegał się po czasie, że jego pomysł nie mógł się zmieścić w rozmiarach danego materyału. Nie zachwiało to nigdy jego wiary w prawdę własnego ideału, ani szlachetnej pewności, z jaką polegał na swoim zeniuszu: ale nie śmiałbym ręczyć, czy w pewnych chwilach on nie przestawał wierzyć w swoją sztukę. Nie miał się naprzykład za malarza; powtarzał zawsze, że architektura to nie jego rzecz; a choć dozwalał zwykle, żeby go nazywano rzeźbiarzem, to w pewnych chwilach i ten tytuł z gniewem odrzucał. W jednym ze swoich listów upomina, że adres Michelangelo scultore jest niewłaściwy: "jego nazwisko" — mówi — "jest Michelangelo Buonarotti, a żadnych obstalunków posagów czy obrazów nigdy nie przyjmował; pracował tylko dla trzech Papieży, bo nie mógł się im wymówić...". A więc ani malarstwo, ani rzeźba, ani architektura, nie mogły zda się wystarczyć mu, jako wyraz tego, co miał w głowie: zdawałoby sie, że chciało mu się jakiejś sztuki jeszcze innej, nowej, nieustajacej, sztuki tak nieznanej, tak niezmierzonej i tak wyłącznie jego własnej, jak ten świat, który miotał jego duszą: moles agitans mentem!

Co w każdym razie jest zupełnie pewnem, to, że nie wysoko wcale cenił sztukę współczesną, a do wielkich mistrzów Odrodzenia miał wstręt nieprzezwyciężony. Miał on jedną z tych natur potężnych i namiętnych, które bywają wyłączne i absolutne we wszystkich swoich uczuciach, w miłości tak samo jak w odrazie. "Kto tylko dzieła Michała Anioła wielbi" — mawiała Wiktorya Colonna — "ten wielbi zaledwo jego część najmniejszą". Jego poufne *listy* dają go poznać i każą podziwiać serce niemniej proste jak wielkie, niemniej czułe jak szlachetne i zmuszają nas do przypuszczenia i przekonania, że artystyczne niechęci u takiego człowieka nie mogły brać początku z żadnego uczucia nizkiego i lichego; były one rzeczywiście w związku z jego najgłębszemi przekonaniami, z tym ideałem sztuki, jaki miał i w jaki wierzył. To wszystko przyznaje: ale z drugiej znów strony nie rozumiem, jak moga niektórzy upierać się przy twierdzeniu, że tych niechęci wcale nie było, zaprzeczać faktu, kiedy nikt nie zdoła przytoczyć ani jednego słowa Michała Anioła, któreby było zyczliwem dla jego współzawodników, a słów szorstkich i twardych znamy wiele i to o najwiekszych właśnie mistrzach. "Trzeba takich półgłówków (caponi) jak Medyolańczycy" rzekł raz publicznie do Leonarda da Vinci -"na to, by tobie kazać robić spiżowy posąg". Rafael był w jego oczach "zazdrośnikiem" i miał daleko więcej "usilności i pracy niż geniuszu". Czemże innem zresztą być miały freski wspaniałe Sykstyńskiej kaplicy, i to świadomie, jeżeli nie głośnem i uroczystem wypowiedzeniem wojny całemu malarstwu, jak je aż do tej chwili pojmowano i uprawiano? Prawda, że w pierwszej chwili nikt się nie spostrzegł, i że nie widziano ani nawet małej insurrekcyi w tem, co już było ogromną rewolucyą. Olśnieni, zachwyceni, stali ludzie przed tem sklepieniem, i na to tylko żeby użyć wyrażenia Goethego - mieli oczy, by

podziwiać "wielkie oczy Michała Anioła", to oko duszy, ten zmysł nowy, którym on na nature patrzał i objaśniał ja zdumionej ludzkości. Rafael z młodzieńczą dobrą wiarą i prostota, i z tym niezrównanym a wdziecznym instynktem pszczoły, jaki mu był właściwym, zaczał sie zaraz uczyć na Prorokach i Sybillach, i szukał w nich natchnień nowych, których ślady znajduja sie od tej chwili w niejednych jego freskach, a wyraz najdoskonalszy i najbardziej niezależny może w jego kartonach z Hampton-Court. Niejeden mógł wtedy uwierzyć dobrodusznie w połączenie obu mistrzów i obu kierunków, tak, jak sam łączył w jednem uwielbieniu grożna terribilità Michała Anioła, i niebiańską Rafaela gracyę. Ale Buonaroti pozostał głuchym na wszystkie takie mowy i namowy, i zamknał się w uporczywem ponurem milczeniu, z którego wyszedł po latach trzydziestu dopiero.

Mało znam widoków tak przejmujących, tak pełnych głębokiej nauki, jak widok Michała Anioła i jego zaciętego milczenia w ciągu tych lat pamiętnych. Skończył *Proroków* i *Sybille*, swoje dzieło najdoskonalsze, swoje arcydzieło, rzucił to śmiałe wyzwanie całemu malarstwu swego czasu i wyjechał z Rzymu; osiadł stale we Florencyi i przez dwadzieścia pięć lat nie tknął się pędzla. Przez całą tę ćwierć wieku nie znalazł ani jednego słowa zachęty dla mistrzów, których w Rzymie zostawił, ani dla tych, co po różnych miejscach błyszczeli w tym zawodzie i wreszcie jedni po drugich schodzili do grobu. "Wiesz zapewne Mistrzu, jak skończył ten biedaczysko Rafael (quel povero di Raffaelo), który cie niejednej przykrości nabawił, co niech mu Bóg przebaczy", pisze do niego wierny Sebastiano del Piombo: a on nie protestuje wcale. Nie ma on ani jednej izy dla Rafaela, tak samo jak dla Leonarda, Luiniego, Andrzeja del Sarto, Corregia: jak nie ma jednego spojrzenia dla ich najpiekniejszych utworów. Pracuje nad grobowcem Medyceuszów, i myśli niekiedy o grobowcu Juliusza II i o swoim Mojżeszu: a ten Moyses surgens skupiony w sobie i groźny, podobny jest nieco do niego samego, jakim był w tej chwili. Bo i on także ma w duszy gniew i oburzenie, kiedy widzi, że ludzie tam opodal fałszywe czczą bóstwa; on się miarkuje i siedzi spokojnie, ale czuć, że lada chwila podniesie się i wvbuchnie. I podniósł się pewnego dnia pamietnego. Po upływie ćwierci wieku wrócił do Rzymu, chwycił na nowo ze pędzel od tak dawna zarzucony, i zamknał sie znowu na lat siedm w swojej Sykstyńskiej kaplicy. W tem zamknięciu, przez ten czas, maluje Sad Ostateczny: w nim wypowiada swoje ostatnie słowo, a to słowo jest... przekleństwem! W sześćdziesiątym roku życia wypisał na tej ścianie nad ołtarzem całemu Odrodzeniu straszne *Mane Thekel*, rzucił wyrok potępienia na cały świat piękności i gracyi, którym zachwycały się pokolenia, a który teraz miał zaginąć...

## HRABINA.

Przestraszasz mnie Komandorze. Nigdy Sąd Ostateczny nie budził we mnie wielkiego zapału, ale znowu przykroby mi było, wyznaję, policzyć go do rzędu złowrogich wydarzeń.

# KOMANDOR.

Przepraszam pokornie za wszystko, co na pierwszy rzut oka w moich słowach może się wydawać rażącem; ale racz Pani zrobić ze mna jedno tylko zestawienie, nie naciągane bynajmniej, skoro robiąc je, zostaniemy w zakresie tej samej sztuki w tym samym kraju, i w niezbyt długim odstępie czasu. Proszę naprzód uprzytomnić sobie tę chwilę w historyi malarstwa, jedyną a tak krótkotrwałą, która zaczyna się od Leonarda a kończy ze śmiercią Rafaela: chwila tak jaśniejąca i świetna, a tak rozkosznie ujeta jak w ramy w te dwa cudowne uśmiechy, uśmiech Giocondy i Galatei. Albo przypomnijmy sobie ten okres jeszcze krótszy, trzy lustra zaledwo, w ciągu których Rzym był ogniskiem i środkiem całej artystycznej czynności całych

Włoch, a przez to zerwał kwiat i owoc, na który pracowała wegetacya kilku wieków. Jest to bowiem jedno z dziwnych zarządzeń w losach naszej włoskiej sztuki, że ona rozwijała się stopniowo, pomału, w cieniu różnych szkół Umbryjskich, Florenckich, Medvolańskich, ale do ostatecznego i najwspanialszego rozkwitu doszła dopiero w Rzymie, w tym Rzymie, który długo jakby o niej nie wiedział, nie dostarczał jej przytułku ani szkoły, aż dopiero w tej stanowczej chwili wspomógł ją dwiema siłami, które on jeden posiadał, siła wielkiej tradycyj chrześcijańskiej i wielkiej tradycyj klasycznej. Nie co innego wyrażał głębokim symbolizmem boski Rafael, kiedy zaraz w początku swojego pobytu w Rzymie, i w pierwszej zaraz Stanzy, której ściany miał ozdobić freskami, wymalował Szkołę Ateńską naprzeciw Dysputy o Najświętszym Sakramencie. Na najwyższym szczeblu swojego rozwoju i w swojej doskonałości skończonej, Odrodzenie było harmonijnem połączeniem wzniosłości chrześcijańskiego uczucia z pięknością klasycznej formy. Nie chcę się rozwodzić nad rzeczą tak znaną i tyle już razy powtórzoną: jedno tylko przypomne, to wykwintny zmysł i rozum, jakiego dowiedli wielcy mistrze tej epoki w wyborze swoich przedmiotów. O ile mogli, trzymali się oni zdaleka od ponurych scen Ewangelii, a przestawali wśród takich, które

ich pociagały wdziekiem słodyczy, blaskiem chwały, pełnia życia i ruchu. Świete Dzieciństwo, Święta Rodzina, Trzej Królowie, Przypowieści, Ostatnia Wieczerza, Przemienienie, Zmartwychwstanie i Wniebowzięcie Chrystusa Pana, Zaślubienie lub Wniebowziecie Maryi Panny, uwolnienie św. Piotra z okowów, św. Paweł nauczający, oto ich ulubione przedmioty. Kiedy przedstawiają Meke Pańska, omijaja nieznacznie to co najboleśniejsze, jak Biczowanie, Koronowanie cierniem, Ukrzyżowanie; wolą malować Złożenie do Grobu, bo w tej chwili śmierć już straciła swój oścień i ustąpiła miejsca miłości wiernej, boleści już opanowanej i powstrzymywanej. A jeżeli Spasimo di Sicilia zdaje się zaprzeczać temu twierdzeniu, to zapominać nie trzeba lub dowiedzieć się warto, że główna jego grupa wzięta jest z Meki Pańskiej Dürera (Alberto Duro, jak go nazywano wtedy u nas); rzekłbyś, że Rafael chciał pokazać przez to, że jego naturze ten przedmiot był obcy, i u obcych zapożyczać sir musiał. I z tem samem znowu uczuciem wiary umieli mistrze tej epoki z mnóstwa katolickich legend i cudów wybierać takie, które najmniej obrażały smak, a najbardziej mogły być miłe nie dla duszy tylko, ale i dla oka. Brali oni od klasycznego Olimpu formy jego najidealniejsze, z chrześcijańskiego nieba znowu to, co ono miało w sobie najnaturalniejszego, najbardziej

- 65 -

ludzkiego — wspaniałomyślny kompromis, który sam jeden tylko mógł przywrócić równowagę między skończonością a nieskończonością, i zaprowadzić zgodę między dwoma pierwiastkami tak sobie nawzajem sprzecznymi — *res dissociabiles* — jak plastyczna piękność i spirytualizm chrześcijański.

Jakiż inny natomiast widok przedstawia nasze malarstwo w drugiej połowie tego samego XVI wieku! Nie mówie ma się rozumieć o Wenecyanach, których i przeznaczenie było odmienne i rozwój osobny, niezależny: mówie tylko o następcach bezpośrednich i naturalnych niby spadkobiercach tego bohaterskiego pokolenia wielkich mistrzów, którem jaśniały czasy Juliusza II i Leona X, o tych manierzystach, naturalistach i eklektykach, jak ich później nazwano. Same te nazwy wskazują, że już się była rozpadła ta jedność ducha i sztuki, która sprawiała, że pomimo całej rozmaitości uzdolnień i kierunków, mistrze poprzedni mają jakieś rodowe między sobą podobieństwo i jakieś piętno szlachetne niezrównanej dostojności. Teraz, w tych latach późniejszych, niema już jednego dla wszystkich najwyższego prawa ni prawidła, niema dla artystycznych pomysłów kanonu piękności: zaczyna się panowanie samowoli i zachcenia; zachcenia nie samego malarza tylko, ale tego amatora, który obraz zamawia, tej publiczności, Wieczory Florenckie. 5

która malarzowi narzuca swój smak i swoje upodobania, a żąda od niego tylko sztuk lub sztuczek zamiast sztuki. Proszę uważać, jak Vasari naprzykład, Michała Anioła uczeń i historvograf sztuki tego czasu, starannie i z upodobaniem zapisuje każdą trudność przezwycieżoną, każde zrecznie rozwiązane zagadnienie techniczne, jakby w niem widział najwyższy objaw twórczości. Jedni po drugich sadzą się na wymyślanie coraz nowych atti i academie, to jest na rysowanie ludzkiego ciała w postaciach wymuszonych, teatralnych bez żadnej przyczyny, w ruchach nienaturalnie a niepotrzebnie gwałownych. W obszernych kompozycyach mnogość staie za wielkość; obraz zapchany mnóstwem figur, bez celu, zajecia i znaczenia. Talent jeszcze nieraz ogromny, biegłość prawdziwie zdumiewająca: ale nie ma już najmniejszego starania o idealną prawdę, najmniejszej dbałości o harmonie i równowage miedzy uczuciem a forma, wszystko poświęcone gonitwie za patetycznościa. Ewangelia przestaje być ziemska lub niebiańską, rzewną lub wzniosłą idyllą, jaką była w obrazach wielkich mistrzów Odrodzenia, a staje sie jakimś dramatem ponurym, melodramatem o mnóstwie scen przerażających, a czasem i odrażających. Zaczynają się te Biczowania, Krzyżowania, Rzezie Niewiniatek, w których artysta chce przedewszystkiem pokazać okrucieństwo

oprawców - i ich żylaste muskuły. Z żywotów Świętych wybierają z zamiłowaniem zachwyty naibardziej konwulsvine, cuda nieładne, meczeństwa odrażające; a malarz tak nawet pogodny i pełen wdzięku, jak Domenichino, umie w takich okazyach zdobywać się na zdolność i skłonność wymyślania strasznych tortur, prawdziwie potworna. Kiedy po watykańskich Stanzach, albo po portyku Annunziaty we Florencyi, albo po refektarzu medyolańskiej Santa Maria delle Grazie, stanie się znienacka przed tem, co malowali ci Carracci, Caravagio, Guercino, albo Domenichino, wtedy dopiero można poznać i ocenić, jak wiele nasza sztuka straciła ze swojej szlachetności i pogody, jak się zasępił i obniżył jej widnokrag. Wtedy przychodzi się zapytać, czy to naprawdę ta sama sztuka, ten sam kraj, ta sama religia; a kiedy śledzić skąd się bierze ten silny porywający czarny prąd, i chcieć dojść do jego źródła, dochodzi się prosto do Sykstyńskiej kaplicy i staje przed Sadem Ostatecznym.

Wszystko, co tylko powiedzieć się dało, to powiedziano już o nim w kontrowersyi ciągnącej się od trzech wieków, a kto wie, czy poczciwy Vasari nie wyczerpał przedmiotu od pierwszej chwili, kiedy opowiadał dobrodusznie, że "fresk nad ołtarzem Sykstyńskiej kaplicy odsłonięty był 25-go grudnia 1541 r., con stupore e maraviglia di tutta Roma<sup>\*</sup>. Podziw i osłupie-

nie - oto istotne uczucia, które będą do końca miotać duszą na widok tego dzieła. Do końca będzie świat podziwiał umiejętność i biegłość mistrza, i to, jak się ktoś wyraził "Prometeuszowe upodobanie" 1), z jakiem on igrał z ludzkiem ciałem i jego ruchami, postawami, skurczeniami, figury splatał i rozplatał, i we wszelkie możliwe lub niemożliwe układał grupy. Ale tak samo do końca pytać bedzie świat w osłupieniu, czy to Sąd Ostateczny w pojęciu chrześcijańskiem, katolickiem? Czy to takim światem straszliwym i rozpaczliwym rządzi, jak mówi Dante, "Potega Boska, Madrość Najwyższa i Miłość Przedwieczna?". A kiedym już wspomniał Dantego, niechże mi wolno będzie skorzystać ze sposobności, by zaprotestować przeciw mniemaniu tak utartemu, a przecież tak fałszywemu, jakoby w Sadzie Ostatecznym był Dantejski duch i natchnienie. Ci, którzy tak myślą, dali się uwieść podrzędnymi i zewnętrznymi szczegółami, łodzią Charona naprzykład, albo weżem okreconym około jakiegoś potępieńca; szczegóły te same znajdą się zresztą w niejednem malowidle dawniejszem od Michała Anioła i od Sadu. I w tychto dawniejszych raczej, we freskach z XIV i XV wieku, łatwo jest poznać wpływ i cechę Dantego; nosi ja Giotto i Orcagna i Fiesole. Oni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Burckhardt, Cicerone, III. S. v.

mają tę ustawiczną skłonność do allegoryi, ten symbolizm na wielką skalę, to mistyczne pojęcie całego stworzenia, te religię Łaski, te cześć Najświętszej Panny, jednem słowem te wszystkie pierwiastki, z których się składa charakter poezyi Dantejskiej, ale których najmniejszego śladu próżnoby szukać w dziełach Michała Anioła. Boską Komedyę znał on i zgłębił z pewnością lepiej, niż którykolwiek z jego poprzedników czv współzawodników; czytywał ją i rozważał przez całe życie, illustrował ją nawet rysunkami w osobnym kartolarzu, którego niepowetowana strata nigdy odżałować sie nie da. Wszelako mamy prawo mniemać, że obchodził się z Boską Komedyą zupełnie tak samo, jak z zabytkami starożytności, jak z ksiegami świętemi Wiary i z księgą świecką Natury: to jest, że je wszystkie podziwiał, zgłębiał i komentował właściwem sobie i własnem zrozumieniem, ale miał zarazem postanowienie stałe i niewzruszone niepowodować się niemi w swojej twórczej pracy, i iść jedynie za tem, co mu podda własny, od nikogo niezależny geniusz. Jest w Boskiej Komedyi ustęp jeden, na który niedość może zwracano uwage: ten, w którym poeta nagle urywa opowiadanie o czyścowych cierpieniach, a upomina czytelnika, żeby nie tracił odwagi, nie dał sie zachwiać w swojem dażeniu do dobrego widokiem kar, które wola niezbadana naznacza tym

nawet, którzy żałowali za grzechy. Zaklina on, żeby nie zważać zbyt wiele na "formę męczeństwa", ale myśleć o jego skutku, o wiecznem zbawieniu, końcu wszystkich tych prób i cierpień:

> "Non attendar la forma del martire; "Pensa la succesion...<sup>1</sup>)

Michał Anioł przeciwnie, w tym Dies Irae, jaki nam stawia przed oczy, zajęty jest cały i przedewszystkiem formą katuszy. Świat jego cały pełen jest rozpaczy i strachu, jego niebo woła o pomstę i wystawia na widok same tylko narzędzia sromoty, które służyły do biczowania i ukrzyżowania Boga; jego Chrystus podnosi rękę na to tylko, by odepchnąć i ukarać, a sama Matka Najświętsza tak jest przerażeniem zdjęta, że już i wstawiać się zapomina, i o tem tylko myśląc, żeby nie patrzeć, płaszczem twarz sobie zasłania. W Sądzie Ostatecznym Michała Anioła jest tak mało inspiracyi Dantejskiej, jak inspiracyi ewangelicznej w Sybillach i Prorokach.

Dziwne to zrządzenie, dziwne jakieś fatum, że te dwa dzieła, z których jedno zaznączyło

 na formę katuszy Nie zważaj wcale a myśl o następstwie. Purgat. X. 106-111.

brzask, a drugie zmierzch, geniuszu, jakiemu równego ludzkość nie widziała, miały tak nierówny zakres wpływu! Począwszy od drugiej połowy XVI wieku, już chyba dla pamięci tylko wspomina sie o Prorokach i Sybillach, a dla Sądu przeciwnie, zapał największy; on staje się wzorem, on tworzy szkołe. Wielkie postacie na sklepieniu, tak poteżne, tak wiekuiście młode, nie przemawiają wcale do serc ani do wyobraźni; a uczniowie i mistrze wielbią na kolanach ten tylko jeden fresk nad oltarzem, i szukaia w nim wzorów do swoich akademii i do swoich atti, natchnień do kompozycyi zawiłych, gwałtownych i ponurych... Pomiedzy temi sprzecznościami i opacznościami, których tyle jest w przeznaczeniu Michała Anioła, nie najmniej dziwną, ani najmniej tragiczną, jest ta niesprawiedliwość losu względem tych jego dwóch dzieł nieśmiertelnych.

## KSIĄŻĘ SILVIO.

Czuję, że to może za śmiało podnieść głos przeciw dowodzeniu tak pełnemu faktów i takiej powagi, ale słuchając pilnie ostatniej zwłaszcza części tych dowodzeń, nie mogłem się wstrzymać od pytania, czy Komandor nie zwala czasem na Michała Anioła odpowiedzialności za przewrót, który był równie powszechnym, jak nieuniknionym? Czy nie kładzie na karb jednego ducha, choćby on był tak wielkim, jak Buonaroti, tego, co wzięte pod ścisłą rozwagę, okazaćby się mogło samym duchem czasu i nieubłaganym fatalizmem historyi?

Tak jest, prawda, że krótka epoka, którą zaczyna Leonardo a śmierć Rafaela zamyka, była jedną z najświetniejszych w dziejach ludzkości. A dodam jeszcze, że ten rozkwit niezrównany nie zatrzymał się w granicach samej sztuki; że z równa moca i okazałościa zajaśniał on w poezvi Ariosta, w polityce Macchiavela, w erudycyi Policyana lub Mirandoli, w mrzonkach Kabalistów, w marzeniach Platończyków, we wszystkich, jakie tylko być mogły, objawach życia. Piękność górowała wtedy nad wszystkiem, zajmowała, zapalała, porywała prawie wyłącznie umvsły najwyższe i najszlachetniejsze, stała się celem, główną sprawą i nieraz wymówką wszystkiego. W tymto czasie, jeżeli się nie myle, zaczęto u nas sztukę, bystrość, zręczność, oznaczać słowem virtù, tej virtù, której wedle strasznego wyrażenia autora Discorsów<sup>1</sup>), nie wadzi w niczem i godzi się z nią doskonale sceleratezza. W ówczesnych Włoszech był zapał szczery, była naiwna cześć piękności, tak mniej więcej, jak była we Francyi w drugiej połowie XVIII wieku wiara szlachetna a lekkomyślna w postęp,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Macchiavelli, Discorsi I. 10.

iatło, w doskonalenie sie coraz wyższe i niezone ludzkiego rodu. Te dwie epoki, któhasłem było dla jednej virtù, dla drugiej ofia, mają z sobą niejakie podobieństwo: li znawca tak przenikliwy, jak książe Talnd, mawiał, że ostatnie lata Ludwika XV rwsze Ludwika XVI były najmilsza, najpoiejszą chwilą, jaką zapamiętał w długim swego życia: to niejeden z nas, a p. Mar-: Arrigo pierwszy może, marzyłby o tem, mógł żyć za czasów tak pięknych, jak Juliusza II i Leona X. Ale w historyi a chwile takie sa niestety tyle znikome, ile zpieczne. Noszą one w sobie zawsze jakieś y niezdrowia, które rozwijają się szybko owadzają reakcyę mniej lub wiecej gwała, ale nieunikniona. Nie potrzebuję się rozić nad chorobą, co toczyła ów świat miły dki, którego tak żałował wspomniany dyata; ale co się tyczy epoki Odrodzenia, sam, Komandorze, postawiłeś sobie pyta-"Czy pod miękkimi, łagodnymi jego prąi powiewami sztuka XVI wieku nie bysie może rozpieściła i zleniwiła?" A to, owiedziałeś o sztuce, stosuje się tem pewi tem słuszniej jeszcze do życia społecznego ooki i do jej życia moralnego. Tak jale panie Filozofii, tak i panowanie Odrodzenia stało reakcye, która nie tak, prawda, burząca i krwawa, nie była ani mniej głęboką, ani mniej nieuniknioną i nieprzepartą.

Reakcya ta poczeła się z reformacyi, a raczej z tej przeciw-reformacyi, jaka obudziło we Włoszech śmiałe zerwanie się Lutra. Pod wpływem tych zamachów i ciosów, wymierzonych przeciw sobie z północy, katolicyzm skupił sie w sobie i natežvi sie z energia niesivchana: stal się ścisłym i surowym. Na stolicy papieskiej nie zasiada już żaden Rovere, ani Medyceusz, ani Farnase, ale jeden po drugim wstępują na nią tacy, jak Caraffa, Ghislieri, Buoncompagnii i Peretti. Sobór Trydencki, Zakon Jezusowy i Św. Officium pracuja około przywrócenia twardej karności w zakresie wiary i w zakresie myśli. Nie to co piekne już, ale to co dobre i to co prawda, staje sie główna sprawa i kwestva i pierwszym przedmiotem powszechnego zajęcia, a gdziekolwiek spojrzeć, wszędzie widzi sie zwrot-un ritorno al segno, powiedziałby Macchiavel — zwrot czy powrót do pojęć i uczuć dawno przeszłych wieków. To zachmurzenie horyzontu od połowy XVI wieku, które Komandor tak trafnie wskazuje w dziedzinie sztuki, ja widze we wszystkich innych: w życiu religijnem, w systemie politycznym, w nauce, w poezyi. Jerozolima tak się pod tym względem różni od Orlanda, jak w malarstwie szkoła Bolońska od Leonarda i Rafaela, i musiałbym sie bardzo

mylić, jeśli umysł Tassa nie rozprzęgł się właśnie w tym sporze bolesnym między powabami Odrodzenia, których urokowi jeszcze podlegał, a skrupułami tej reakcyi, której czuł już cała trwogę. Prawda, że wielcy mistrze Odrodzenia troskliwi prawie wyłącznie o piękność i harmonie tylko, nie lubili posepnych scen Ewangelii ani bardzo patetycznych legend; ale i to prawda, że ich poprzednicy z XIV i XV wieku, z wiarą goretsza lub może tylko z duszą prostszą, porywali się śmiało na takie przedmioty męczeństw i zachwytów. Uważam to więc za rzecz zupełnie naturalna, że nasze malarstwo wróciło do przedmiotów podobnych pod wpływem wielkiej religijnej reakcyi, pod wpływem tego nowego, jak mówi de Maistre, "wybuchu katolicyzmu", którego hasło dali ludzie tej miary, co Paweł IV i Sykstus V.

## KOMANDOR.

Tak! malarstwo wróciło do dawnych przedmiotów, ale wróciło bez naiwności, bez prostoty dawnych mistrzów. Wróciło do ich przedmiotów, ale zbogacone całą tą nauką anatomii, obładowane tą wybujałością plastyki, zaprawne do tej misterności skracań, a dążące we wszystkiem do tej nadzwyczajności i do tej kolosalności, których niebezpieczny przykład zostawił Michał Anioł. A ta właśnie wykwintność wymysłów, zastosowana do przedmiotów, które przemawiać mają do naszych uczuć najprostszych, do potulnej dziecinnej wiary, ta sprzeczność krzycząca, głównie mnie tak razi w obraz Caraccich, Dominichina i Guida. W obraz XV wieku niema ani zgiełku ani tłumu, ani ży lastych katów, ani realizmu katuszy; ale j w nich święty, jest męczennik zwyciężający czarnie tą wiarą, która jak jasność jaka b z jego czoła, tym wzrokiem, który, jak mo Dante, jest już jak "otwarte wrota do nieba".

#### MARCHESE.

E lui vedea chinarsi per la morte Che l'aggravava già, inver la terra, Ma degli ochi facea sempre al ciel porte 4).

#### KOMANDOR.

Schylam głowę przed względami tak powi żnymi, jak te które nam przypomniał książe, mówiąc o duchu przeciw-reformacyi w drug połowie XVI wieku, i przyznaję, że zwrot powszechny i tak silny musiał udzielić się rów nież i sztuce. "Lecz że wosk jest dobry" mówi poeta — "nie przeto jeszcze dobry odci każdy".

 A wobec śmierci, co go już zmagała, Widziałem, młodzian ku ziemi się chylił. Lecz wciąż drzwi oczu otwierał ku niebu. Parad. XV. 109-111. Ma non ciascun segno E buono, ancor che buona sia la cera<sup>1</sup>).

Tego zaś "odcisku", jaki w tej chwili stanozej przyjęła nasza rzeźba i nasze malarstwo ootężnej ręki Michała Anioła, nie mogę żadną ą uważać za dobry. Jego *terribilitá* nie monigdy wydać żadnego Giotta, ani żadnego sole, i musiała w ostatniej swojej konsekwenwydawać samych Carraccich i Berninich. vobec tego, zdaje mi się, że nawet ze wzglęw religijnych byłoby nam lepiej zostać przy donnach Rafaela i przy natchnionych rzeź-

donnach Rafaela i przy natchnionych rzeźh wielkiego Andrzeja Sansovino. Geniusz bez poprzedników i bez następców,

Geniusz bez poprzedników i bez następców, ry kusił się wywieść z głębi swojego *ja* cały iś nowy świat nieznany; który zerwał ze zystkiemi pojęciami i tradycyami przeszłości, *re* wszystkiem szedł jedynie za natchnieniem ojej myśli samowładnej; który zbadał aż do atnich tajników całą dziedzinę plastyki, ale ry uderzył się też nieraz i skaleczył o jej wzruszone szranki; umysł, który marzył o jamś szczytnem  $\mathbb{E}v$  xał  $\pi av$  sztuki, a zostawił sobie same tylko, choć wzniosłe, złomy i uiki; który wszystkiego zaznał, od uniesień dumniejszych aż do najbardziej rozdzierająh zwątpień, i którego imię oznacza sam

<sup>1)</sup> Purgat XVIII. 38. 39.

szczyt i zarazem upadek nowożytnej sztuki, – oto jakim ukaże się Michał Anioł każdemu, kto się nie boi spokojnym zmierzyć go wzrokiem i wznieść się ponad te utarte konwencyona sądy, które do czasów Vasarego są między w obiegu. Bo do niego także da się zasto: v to, co francuski poeta mówi o innym Tytanie, o Cezarze naszego wieku.

Cet homme étrange avait comme enivré l'histoire; La justice à l'oeil froid disparut sous sa gloire!

Otóż, pod wszystkimi tu wymienionym względami, autor Boskiej komedył przedstaw nam, jeśli się bardzo nie mylę, widok wpr przeciwny. On nie tylko nie zrywa, jak Micl Anioł, z hieratycznemi tradycyami chrześciji skiej sztuki, nie tylko nie odrzuca całej pra przeszłych pokoleń, ale, owszem, za podstawe swojego dzieła bierze wierzenia i wyobrażen średnich wieków. Od średnich wieków pożyczaj przedmiotów, typów i symbolów; pomysły swoie czerpie nieraz ze średniowiecznych religijnych legend, albo z ludowych rozpowszechnionych fikcyj, albo nawet z powieści i pieśni średniowiecznych trubadurów. Jego poemat jest par excellence epopea tej epoki, której wyraża wszystkie uczucia, wszystkie pojęcia i same nawe scholastyczne doktryny. Nie w samych tylko szczegółach i epizodach, ale w całości swoje

udowa ta powstała z materyałów przygotowaych przez długi ciąg wieków, z kamieni dobyych z pierwotnych prostaczych jeszcze pomniów katolickiej i narodowej myśli. Kamienie yły niekształtne i nieociosane, ale czarodziejka ręka mistrza umiała je obrobić, wygładzić, orządkować podług wspaniałego planu. Ugo 'oscolo pierwszy, w początkach naszego stuleia, zwrócił uwagę na ten fakt; po nim wielu czonych szło dalej za tym samym śladem, Francuz jeden dał ciekawej swojej w tymi rzedmiocie pracy, tytuł dowcipny ale uspra-

rzedmiocie pracy, tytuł dowcipny ale usprariedliwiony: Boskiej Komedyi przed Dantem<sup>1</sup>). w istocie, niejedna legenda o św. Patrycym lbo o św. Brandanie, niejedno fabliau Houdana lbo Rutebouf'a zawiera w sobie pierwsze ruimenta opowiadań, wyrytych później ognistemi łoskami w terzinach Dantego. Znajdziecie tam lż i jeziora z wrzącej smoły, i studnie olbrzyów, i wieczne burze w Gehennie; i tam także zyściec opisany jest jako góra, a w przybytku ogosławionych jest i muzyka sfer i jaśniejące laski planet. Wszak pamiętamy wszyscy, jak oczątek naznacza Dante temu podwójnemu oflestwu, w którem wszelka dusza ludzka przyiodzi pokutować za swoje grzechy albo się

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) La divine comédie avant Dante, p. Charles Labitte. evue des deux mondes. Septembre 1842.

z nich oczyścić? Owego dnia, mówi on, k pierwszy i najpiękniejszy z aniołów zbuntow sie przeciw Bogu i był stracony z nieba, zien zapadła się pod spadającym Lucyperem. Prze to jej rozdarcie utworzył się wklęsły krater pie kła, a po stronie przeciwnej podniosła się gó czyścowa. Na dnie tej stożkowatej otchłani S: tan miota sie w meczarniach bez końca; jeg anielskie skrzydła, które przemieniły sie w kszta szkaradnych błon nietoperza, bija ustawicznie. i ruchem swoim sprawiają mroźny Akwilon, którv te cześć otchłani zamienia w wiecznych lodów kraine. Im więcej zrywa się i szarpie duch ciemności, tem wieksze masy zmarzłej mgły i śniegu sypią się na niego i na innych potępieńców, których więzi w sobie straszliwa Caina!... Co za wyobraźnia! i co za obraz A przecież niema w tym obrazie ani jednego rysu, któryby nie był wspomnieniem lub odbiciem tradycyi wieków dawniejszych; prawda, że trzeba było geniuszu Dantego na to, by te rysy rozproszone zebrać w jedno malowidło niezrównanej siły! Ale tam nawet, gdzie Dante oddala się od przyjętych utartych wyobrażeń, gdzie szuka dróg nowych, i tam jeszcze nigdy nie porzuca zupełnie wspólnego gruntu mniemań, wiar i wyobrażeń swojej epoki. Naprzykład, imaginacya średniowieczna wystawiała sobie niebo jako ogrody wiecznie kwitnace, pałace

złotych kolumnach z dyamentowemi ściani, pełne srebrnych kadzielnic i harf ze słowej kości: — Dante za tem wyobrażeniem poszedł, przypomniał sobie raczej gotyckie edry, które za jego czasów właśnie z chrzeańskiego gruntu podnosiły się ku niebu, ich tale, na których czesto wyobrażony bywał 1 Ostateczny, ich kolorowe okna, których od-: opromieniał tecza postacie meczenników ziewic, i te w środku wielka płomieniejaca że, w której mieszczono zwykle dziewięć chóv anielskich, otaczających dokoła majestat edwiecznego. Ta symboliczna architektura głosiłaż i ona także swoim kamiennym jeiem o tem potrójnem Królestwie, którego ta otwiera śmierć? I z teito architektury ał też Dante pomysł do opisu najwyższego ionu nieba w kształcie wielkiej białej róży, rej listkami sa trony wybranych...

### MARCHESE.

In forma dunque di candina rosa Mi si mostrava la milizia santa, Che nel sur sangue Christo fece sposa <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) W postaci tedy śnleżno-białej róży Ukazał mi się zastęp wojów święty, Co go krwią swoją Chrystus Pan poślubił. Parad. XXXI. 1-3.

zory Florenckie.

### KOMANDOR.

Pełen uszanowania dla tradycyi chrześcijańskiej, miał je Dante i dla klasycznej także. o ile ta była znana i rozumiana za jego czasów. Marmury, które kiedyś miały się stać ozdobą Belwederu, leżały jeszcze gdzieś głęboko pod ziemia, a Grecy z Byzancyum, uciekając przed tureckim najezdnikiem, nie przynieśli jeszcze byli do Włoch pomników swojej literatury. Autor Boskiej Komedvi, choć nazywa Homera "zwierzchnim poeta", miał wyobrażenie bardzo niejasne o Iliadzie i Odyssyi. Ale znał Virgiliusza i mial dla niego, jak całe wieki średnie zreszta, jakaś cześć mistyczna, nieledwie religijna. Jemu zawdzięczał, jak sam mówi, ten "styl ozdobny, który go taką udarował sławą« i jemu niezawodnie swój zapał dla starożytności, i może całą swoją jej znajomość. Nie przeczę, że znajomość ta niezawsze jest bardzo gruntowna, a z zapałem niezawsza idzie w parze rozeznanie; przyznaję, że nie mogłem nigdy pogodzić się z tym osobliwszym pomysłem Dantego, żeby Katona z Utyki umieścić w Czyścu i jeszcze mu tam przeznaczyć wysokie obowiązki dozorcy, whipper in dusz pokutujących. Ale za to jak wielkimi rysami, z jaką niezrównaną energią kreśli postacie Minosa, Charona, Plutonal jak szczęśliwie i pieknie korzysta z symbolicznych wód rzeki

Lethe! Macaulay zauważył bardzo trafnie 1), że ze wszystkich poetów chrześcijańskich Dante jest jedynym, u którego reminiscencye mythologii greckiej nie wyglądają ani blado ani pedantycznie. Na widok tych klasycznych imion w "poemacie świetym", rodzi się owszem myśl niejasna ale nieprzeparta, o jakiemś objawieniu taiemniczem. starszem od całej naszej historyi, którego rozproszone ułamki i ślady jakby się przechowały pod zabobonami i fałszami pogańskich religii. Wielki krytyk angielski dodaje, że u Dantego "mythologia zdaje się wychodzić z formy surowszej i ogromniejszej pierwszych wieków; czuje się w niej tchnienie Homera i Eschyla raczej, niż Ovidiusza lub Klaudiana". Co pewna, to, że żadne inne dzieło średnich wieków nie oddało takiego hołdu i sprawiedliwości starożytnym, jak Boska Komedya. Alighieri pierwszy dał początek temu połączeniu świata klasycznego z chrześcijańskim, które miało kiedyś stać się wielką myślą Odrodzenia, a którego Michał Anioł nigdy nie chciał dopuścić, pomimo całego uwielbienia, jakie miał dla rzymskich i greckich marmurów, i pomimo całego zapału, jakim był przejęty dla wielkiego florenckiego poety.

1) Criticism on the principal Italian writers, Miscellaneous writings.

6\*

Dalsza różnica to znowu ta, że Dante jest niezmiernie wiernym i ścisłym, kiedy coś opisuje, zwłaszcza kiedy opisuje naturę, a przedmioty historyczne traktuje zawsze ze szczególna starannością i wagą. Jego obrazy natury niemniej słyną ze swojego poetycznego wdzięku, jak ze swojej skrupulatnej dokładności, a figury historyczne w Boskiej Komedyi składają szereg wspaniałych portretów, tak żywych, z tak wyraźna indywidualna cecha i fizyognomia, że lepszych nie wykonał żaden pędzel mistrza. Nie u Dantego zaprawdę szukał Michał Anioł wzoru do swego zmyślonego krajobrazu w kartonie pizańskim, ani do głów przez siebie wymyślonych dwóch Medycyuszów na grobowcu. Weźmy naprzykład opowiadanie Alighierego o bitwie pod Campaldino i o śmierci Buoncontego w piątej pieśni Czyśca; przypomnijmy sobie to wrażenie niezatarte i zupełnie wizerunkowe, jakiem odciska się w naszej wyobraźni każdy duch przez niego wywołany z grobu! On tak lubi, tak koniecznie chce nadać każdemu osobny charakter, indywidualność, fizyognomię, że wymyśla różne osobne godła i nazwiska nawet dla tych złych duchów, których tyle wprowadza: Scarmiglione, Calcabrina, Graffiacane, Farfarello, Rubicante i wszystkie te nazwiska, nad któremi tyle nałamał sobie głowy biedny Landino! Tak czuje potrzebę, żeby kształty były jak najrzeczywistsze,

dotykalne, że opisując je, pomaga sobie bezustannie obrazami najpowszedniejszymi, najpoufalszymi, wspomnieniami tego, co nas zawsze w życiu otacza. Kiedy chce dać wyobrażenie o ścisku i ciągłym ruchu grzeszników w kole Malebolge, przypomni tłum ludzi w Rzymie w dzień Jubileuszu, na moście wiodącym do św. Piotra; kiedy przychodzi nad rzeke wrzącej smoły, w której zanurzeni są potępieńcy, szuka dla niej porównania we wspaniałym obrazie Weneckiego Arsenału, "kiedy zimą gotują w nim lepką żywicę, przeznaczona do smarowania nadpróchniałego drzewa w okretach". Olbrzyma Anteusza porówna do Garisendy, pochyłej wieży Bolońskiej "która, zdaje się, że runie za każdym razem, kiedy obłok jaki przepływa nad jej szczytem?" W innem znów miejscu dusze uwięzione w małych płomieniach, przypominają mu lucciole, które każdy dobrze zna we Florencyi, które właśnie w tej chwili widzimy, jak się iskrzą na trawie w ogrodzie. Dziwne, godne zastanowienia przeciwieństwo! Malarz i rzeźbiarz Sykstyńskiej i Medycejskiej kaplicy, przenosi osobistości najrzeczywistsze z historyi świeckiej i typy najbardziej znane z historyi świętej, w jakieś regiony nieznane, niezmierzone, niedostępne naszej wyobraźni; a poeta Boskiej Komedyi stara się przeciwnie, wszelkiemi siłami przysunać nam jak najbliżej świat nadzmysłowy, i same nawet ciemności piekła widzialnemi dla nas uczynić.

A ten świat nadzmysłowy, z jaka ścisłościa, z jaką dokładnością niesłychaną odrysował i zbudował go Alighieri! A zawsze z tem zamiłowaniem liczb mistycznych, w'duchu jakiejś geometryi świętej, w której kochali się jak on wszyscy architekci sztuki gotyckiej. Świat niewidzialny dzieli się u niego na trzy królestwa, każde z tych królestw na trzy oddziały i po trzy razy trzy koła; poemat sam napisany jest cały w terzinach i obejmuje trzy wielkie części, z których każda odpowiada jednemu z trzech królestw i ma trzydzieści trzy pieśni - (bo pierwsza pieśń Piekła służy za wspólny wstęp do całego poematu). Jeżeli kładę nacisk na tę symetryę umyślną, wyszukana widocznie, a niekiedy aż drobiazgową w szczegółach (w tym naprzykład, że ostatnia pieśń każdej części musi się kończyć nieodmiennie wyrazem stelle), ale niezaprzeczenie imponującą w całości, to dlatego, żeby uprzytomnić, jak poeta od samego początku wymierzył dokładnie i obrachował proporcye swojego natchnionego dzieła:

> E come quei che adopera ed estima, Che sempre par che innanzi proveggia<sup>1</sup>).

 Jak ten, co robi i rozmyśla razem I zawsze naprzód zda się zabezpieczać. Infer. XXIV. 24, 25.

i

Kto wie zresztą, czy nie ten właśnie z góry obmyślany symetryczny układ, czy nie to ścisłe geometryczne podzielenie nieskończoności, nie najdzielniej dopomagały Dantemu do tego, że zdołał wznieść swoją budowę od podwalin do samego szczytu i uwieńczyć ją ową płomienistą Róża? Żadnego prawie ze swoich wielkich przedsiewzieć nie zdołały wieki średnie doprowadzić do szczęśliwego ukończenia. Świete Rzymskie Państwo, tak samo jak Wojny krzyżowe, Katedra kolońska tak samo, jak Summa św. Tomasza, pozostały niezupełne, niedokończone. Boska Komedya jest jednem z bardzo rzadkich dzieł, które ta epoka przekazała nam w stanie zupełnego dokonania. W historyi sztuki, w życiu geniuszów nie znam nic, coby się równać mogło z ta niewzruszona pewnością siebie, z tym spokojem w postanowieniu, z jakim Dante poczyna poetyczny trud, który zajął całe jego życie, a objął niebo i ziemię. Równym i pewnym krokiem idzie on śmiało naprzód i od początku do końca swojej fantastycznej pielgrzymki przechodzi, wznosi się z jednej strofy w druga. z koła w koło, a nigdy nie zawaha się w wyborze wyrażeń, nigdy nie zwatpi na chwile o sobie i o swojej sztuce. Raz tylko jeden wyznaje, że możność nie dopisała śmiałej i pewnej siebie wyobraźni:

All'alta fantasia qui mancò possa 1).

Ale to wyznanie wyrywa mu się dopiero w ostatniej *terzinie* ostatniej pieśni, w chwili, kiedy stanął wobec Przenajświętszej Trójcy! Ileż natomiast wyznań podobnych wciąż w dziele Michała Anioła! Bo czemże innem są te niezliczone jego ułamki i urywki?...

A wreszcie, jakże o tem jeszcze przy sposobności nie wspomnieć, że Michał Anioł za przedmiot bierze zawsze tylko postać ludzką, i to strone jej ściśle plastyczna, że nawet w swoich freskach jest zawsze rzeźbiarzem; kiedy Alighieri rozciaga swoje panowanie na cały zakres stworzenia, a środków pożycza od wszystkich najróżnorodniejszych rodzajów sztuki. Weżmy naprzykład to, co możnaby uważać za przybory i dekoracye w Boskiej Komedyi: jaka tam bujna obfitość w trzech królestwach: zwierzecem, roślinnem i gwieździstem, i jak rozumny ich rozdział między trzy królestwa niewidzialnego świata! W Piekle naprzód co za zoografia bogata, jakie dziwne bestiarium, żeby użyć wyrazu powszechnie w wiekach średnich przyjetego. Od trzech allegorycznych zwierząt w selva selvaggia aż do centkowanych splotów Geryona, mieniących się tak "rozlicznymi kolorami", "że

88 —

Tu sił zabrakło wyobraźni szczytnej. Parad, XXXIII. 142.

nigdy Turcy ani Tatarowie tak pstremi barwy nie zdobią swych tkanin", aż do nietoperzowych skrzydeł Lucypera, wszystko tam składa się na jakąś faunę rozmaitą i fantastyczną, jak żadna wyobraźnia ludzka równej nigdy nie wymyśliła. W Czyściu za to jaka wdzieczna i cudowna, ziemska i nadnaturalna jakaś flora, od tej skromnej trzciny, która Wirgiliusz opasał Dantego, kiedy wychodzą z Kainy, a którą gdy zerwać, "w miejscu zerwanej inna się rodzi" 1), aż do tej czarującej doliny, w której odpoczywaja dusze pokutujące po dniu pracy i znoju, doliny takiej, że "złoto i srebro, szkarłat i biel czysta, połysk szmaragdu złamanego świeżo, wszystkie te blaski zgasłyby niemylnie przy tej doliny i kwieciu i trawie<sup>(2)</sup>; od tego obłoku z kwiatów (nuvola di fiori), który trzymają anieli, a w którego środku ukazuje się Beatrice, aż do drzew życia i wiedzy, które się wznosza na samym wierzchołku góry<sup>8</sup>). A w Raju nareszcie ciała niebieskie same zapełniają przestrzeń nieskończoną; planety, gwiazdy, mleczne drogi śpiewają chwałe Boga, a wzrok, gdy padnie, nie widzi nic, tylko same promienie i światło. Co więcej, zdaje się, że przechodzac w swo-

- <sup>1</sup>) Purgat. I. 133, 136.
- <sup>a</sup>) Purgat. VII. 73, 84.
- <sup>3</sup>) Purgat. XXX—XXXI.

jej pielgrzymce z jednego królestwa do drugiego, przechodzi razem poeta do coraz innego rodzaju sztuki i z miejscem pobytu zmienia i sposoby opisywania. W Piekle, w ponurej otchłani potępionych, ruch, akcya, dramat. W kołach czyścowych dusze nie mają już powłoki, a obrazy (intagli) "ekstatycznych widzeń" 1) zastępują pełne ruchu i grozy sceny z przybytku potepionych. W "anielskiej światyni błogosławionych" wreszcie znika wszelka "widoma mowa"<sup>2</sup>) obrazów i zjawień; słuch tylko odbiera wrażenie, dochodzą go głosy, śpiewy i harmonie niebiańskie, a coraz wyższe stopnie błogości w różnych świetlanych sferach wyrażone sa przez podobieństwo do różnych głosów tej samej nadziemskiej melodyi 3). Instynktowa, mimowolna assocyacya optyki z akustyką, w którą wpadamy tak często w mowie potocznej, kiedy mówimy o tonie obrazu naprzykład, albo o gammie kolorów, ta assocyacya jest misternie tu przeprowadzona przez poezyę najsubtelniejszą i najbardziej rozważoną, refleksyjną. A gdybyśmy zapytali naszych własnych wspomnień, znaleźlibyśmy w nich może, że z trzech wiel-

<sup>3</sup>) Purgat VI, 124-126. XXV. 151-154 i t. d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Purgat. X. 32. XV, 85, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Purgat. X. 95.

kich części tej boskiej trylogii, Piekło zostawiło nam w umyśle wrażenie plastyki, Czyściec wrażenie malowniczości, a Raj wrażenie podobne nieco do wrażeń muzycznych.

Idąc dalej w tem studyum porównawczem dwóch mistrzów, przekonać się musimy rychło, że w sztuce Michała Anioła jest brak zupełny tego pierwiastku symbolicznego, który przenika nawskróś i ożywia poezyę Dantego, i stanowi jej siłę a zarazem jej słabość. W liście dedykacyjnym do Can Grande della Scala, Alighieri sam mówi, że jego poemat jest *polysensus*, i istonie, wszystko tam ma znaczenie allegoryczne

mistyczne, począwszy od mistyczno-geomerycznego porządku, w którym zbudowane są trzy trólestwa, każde ze swoimi dziewięcioma polziałami, aż do potrójnego oblicza Lucypera, zatańskiego odbicia i przeciwieństwa Trójcy w. Przecież zdarza się poecie i do samej Bearice nawet stosować kombinacyę liczb, trzech dziewięciu. W Piekle, które półksiężyc tylko oświeca swoim mdłym blaskiem, nigdy nie wsponina się o Bogu, o Zbawicielu, o Matce Naj-

iwiętszej wprost, tylko zawsze w perifrazach; iwięte Ich imiona zjawiają się w Czyścu dobiero, tak jak i słońce. A ile razy słowo *Christo* vypadnie na koniec wiersza, to nie rymuje nigdy zadnem innem, tylko zawsze z samem sobą

w terzinie następnej<sup>1</sup>). Potrącam tu tylko o ten symbolizm ustawiczny i ogólny, a nie myśle wcale przeczyć, że bywa on nieraz wyszukanvm. wymuszonym tylko, niejednolitym i niepoetycznym. Powiedziano gdzieś bardzo trafnie, że filozofia, architektura, i poezya średnich wieków chorowały wszystkie na te sama chorobe<sup>3</sup>). na subtelność; dodałbym wszakże do tych słów uwage, że w dziełach takich jak Summa św. Tomasza, jak Katedra Kolońska, i jak Boska Komedya, owa subtelność mimo to wspaniałe. imponujace robi wrażenie, dzięki całości tak ogromnej, tak logicznej i organicznej. Disiecta mebra niejednej greckiej budowy, jej kolumny, kapitele, metopy, triglify, są każde dla siebie zupełnem i skończonem dziełem sztuki; gdy tymczasem szczegóły, ozdoby, akcesorya architektury gotyckej rażą nas - tak samo, jak niejedna terzina Dantego — rysunkiem kanciastym, zawiłym, dziwacznym; a przecież ostatecznie zlewają się one harmonijnie z całością w istną symfonie z kamieni: te cienkie trzciny, które każda z osobna zdają się wyzywać tylko daremnie i gwałcić prawo ciężkości, umieja prze-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Parad. XXII. 71, 73. XVI. 104, 106. XIX. 104, 106. XXXII. 83, 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Renan. L'Art du Moyen Age, Revue des deux mondes. I. Juillet 1862.

:leż łączyć się w silne pęki i dźwigać napovietrzne prawie budowy. To też kiedy helleńska ątynia potrzebuje zawsze pogodnego nieba i jaskrawego słońca — bo nawet Paestum, na-

t Parthenon wydadza się dobrze tylko pod valacymi promieniami Febusa Apollina - to nazym kościołom ostrołukowym sprzyja znowu wiatło księżyca, które łagodzi co w nich jest ostrego, a wydobywa na wierzch główne linie i zarysy. I podobnie też Boska Komedya nabiera dla nas niewysłowionego uroku przy księżycowem szczególnie świetle w duszy - jeżeli się tak wyrazić można — w pewnych chwilach zmierzchu, w pewnych cichych do skupienia sposobiacych szarych godzinach naszego moralnego życia. Wtedy ona, jak biblijna Oblubienica, zdaje się szeptać "nigra sum sed formosa" i przenosi nas niby we śnie, jak św. Łucya Dantego, na jakieś nieznane a rozkoszne wybrzeża, do których dochodzą już wonie edeńskich kwiatów i edeńskich wietrzyków powiewy. W takich to godzinach także, w chwilach takiego usposobienia pociągać cię będzie ku sobie i Padewska Arena, sklepienie Assyżu, św. Dysputa, jednem słowem malowidła, w których odbiło się Dantejskie uczucie. Ale nie szukaj wrażenia takiego w Sykstyńskiej kaplicy, nie żądaj go od jej fresków! Wiele dni z mego życia już długiego zeszło mi tam na wpatrywaniu się w dzieła Michała Anioła: w zdziwienie wprawiały mnie zawsze, za każdym razem wstrząsły mną ( szpiku kości; ale nie pamiętam, żebym choć n był się rozmarzył przed *Prorokami* i *Sąd Ostatecznym.* Na to miałem duszę zbyt zaw gwałtownie poruszoną, i oczy zbyt ciekawie wytrzeszczone na ten świat tak dziwny i pełen tajemnic, ale bynajmniej nie mistyczny.

Myśle, że mnie przecież nikt nie posadzi o te niedorzeczność, jakobym przez rzucony tu szkie porównawczy, chciał podnosić kwestyę pierwszeństwa czy wyższości między dwoma geniu szami równie nadzwyczajnej miary. Starałem sie jedynie rozpoznać każdego z nich w jego właściwym najwyższym majestacie, a odepchną błąd zbyt rozpowszechniony, który im przypisuje jakieś niby condominium w tem samem państwie nadziemskiem. I to jeszcze wydaje mi sie godnem uwagi, że twórca Mojżesza i Proroków, pomimo całego swojego, tylekroć głośno wyznawanego uwielbienia dla Boskiej Komedyi, nie poświęcił mu ani jednego pociągu pędzla, ani jednego uderzenia swego dłuta. Znowu jedno z tych przeciwieństw, tak częstych w życiu Buonarotego: spełnienie tego obowiązku zostawił innemu, a tym innym był właśnie jego watykański współzawodnik, *quel povero di Rafaelo.* Prawda, że w roku 1519, kiedy we Florencyi podpisywano petycyę do papieża, żeby pozwolił

przenieść zwłoki Dantego do rodzinnego miasta, Michał Anioł podpisał ją także i ofiarował się "wznieść boskiemu poecie pomnik godny jego chwały" — ale do wykonania tej myśli nie wziął sie nigdy. A dziś, jeżeli między wszystkiemi cudami epoki Odrodzenia chciałby kto znaleść pomnik Dantego istotnie godny jego chwały, godny poety, który w sferach sztuki wywarł wpływ tak ogromny, ten musi zwrócić swoje kroki do kamery della Segnatura. Tam znajdzie dwa razy powtórzoną apoteozę autora Boskiej Komedyi, raz jako poety pośród Parnasu i obok Wirgiliusza, i drugi raz jako teologa — theologus Dantes – w Świętej Dyspucie obok Savonaroli, który także był ukochanym Michała Anioła mistrzem, ale o którym także pomysłał i rysy jego po-tomności przekazał — Rafael. A jakąż pokazał szlachetną śmiałość i odwagę swoich przekonań, kiedy uczcił tak, pod okiem papieży i w ich własnem mieszkaniu, natchnionego zakonnika, którego Aleksander VI dopuścił spalić jako heretvka!

Mimochodem napomknąłem o wpływie Dantego na wszystkie sfery sztuki; jeszcze jedna tylko w tej mierze i już ostatnia uwaga. Wpływ ten przedstawia także fenomen jeden dziwny. W malarstwie był on ogromny, zwłaszcza w wieku XIV, jak świadczy Giotto, i ci wszyscy, co malowali pizańskie *Campo Santo;* w poezyi na-

tomiast, od pierwszego do ostatniego dnia wpływ ten był żaden. Kiedy Michał Anioł działał poteznie, a podług mnie szkodliwie na malars j, i rzeźbę czasów następnych, to Dante nie d: łał ani szkodliwie ani zbawiennie, nie działa wcale na dalsze zwroty i przemiany naszej poe zvi. Petrarca, Ariosto, sam Tasso nawet, po przestali na tem, że go mniej lub więcej sławili, ale zaden ani pomyślał go naśladować. Od Alfierego dopiero począwszy, i od tego popędu nowego, jaki nam nadał powszechny europejski romantyzm, zaczyna się pokazywać u naszych y poetów jakaś żyłka Dantejska. Ale ta nie obchodzi nas tu wcale, a pilno mi dojść raz do konkluzvi. Konkluzva ta jest, że jeżeli z tych nieporównanych geniuszów (a nieporównanych nie tylko w stosunku do innych,ale i w stosunku do siebie samych), jeden i drugi jest naznaczony pietnem smutnego przeznaczenia, to przeznaczenie to nie było wcale dla obu jednakie. Tragedya Michała Anioła, skoro już tak Hrabina mówi, zamyka się cała, mojem zdaniem, w jego życiu artystycznem:

All' alta fantasia qui mancò possa.

Ale tragedya Dantego, ta nie w poecie tkwi, i chyba raczej w człowieku szukać trzeba rozwiązania tej zagadki.

### HRABINA.

W człowieku? zgoda. Ale ten człowiek jest k wieloraki! Czy masz, Komandorze, na myśli uelfa czy Gibelina? obywatela Florencyi czy toskiego patryotę? czy tego, który opiewał uwałę Kościoła, czy tego, co chłostał zepsucie woru rzymskiego?

### KOMANDOR.

Na to pytanie odpowiedzieć nie mogę, bo jeli zastanawiałem się cokolwiek nad *Boską Koedyą*, to ze stanowiska sztuki tylko, a tu trzeaby szukać odpowiedzi w teologii, w filozofii historyi. I tak przez posłuszeństwo tylko dla ani rozkazów wdałem się w tę całą rozprawę. rwała ona długo niestety, a wiedziałem z góry, e się nie na wiele przyda. Ale kazałaś pani

Discolpi me. Non potert'io far niego 1).

HRABINA.

A ja odpowiem panu także słowami poety:

...Maestro! il mio veder s'avviva Si nel tuo lume, ch'io discerno chiaro Quanto la tua ragion porti, o descriva<sup>2</sup>).

1) Wybacz, bo tobie oprzeć się nie mogę. Purgat. XXV. 33.

\*) ...Mistrzu! wzrok mój się ożywia Tak przy twem świetle, że pojmuję jasno, Co mi twój rozum poda lub opisze.

Purgat. XVIII. 10. 12.

ieczory Florenckie.

Ta, jak pan nazywasz, rozprawa, więcej rozjaśniła Dantejską zagadkę, niż, kochany Komandorze, w skromności swojej przyznać zechcesz; a to, co się w niej odnosi do Michała Anioła, otworzyło przede mną nowe i nieznane widoki. Będę ci za to wdzięczną przez całe życie. A wy wszyscy, panowie, którzyście z taką natężoną uwagą słuchali naszego mistrza:

O voi ch'avete gl'intelleti sani <sup>1</sup>)

połączcie się ze mną w najszczerszem podziękowaniu.

Wszyscy powstali i koleją szli ścisnąć za rękę starego Komandora, którego kilkogodzinne mówienie mniej może zmęczyło, niż te gorące oznaki czułości. Była nawet chwila wzruszenia i serdeczności, o jaką nikt nie byłby posądził ludzi tak światowo wychowanych. Ale vicomte Gérard czemprędzej wszystkich przywołał do porządku.

- O voi ch'avete gl'intelletti sani

zawołał wesoło — co znaczy: "O wy, którzy macie trochę zdrowego sensu", pomyślcie, że od dawna przetrzymaliśmy zwykły termin naszych wieczorów, i że pewne piękne oczy mu-

Infern. IX. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wy, co rozsądek zdrowy posiadacie.

szą już bardzo potrzebować snu. Coprędzej więc powiedzmy pani hrabinie dobranoc i życzmy jej, żeby nie śniły się jej żadne widziadła Sądu Ostatecznego, ani żaden straszny Rubicante czy Graffiacane Dantego.

## II.

## BEATRICE I POEZYA MIŁOŚCI.

Powatpiewania o miłości Dantego do Beatricy. Liczne miłostki Alighierego. Znacząca postawa poety w różnych kołach Piekła i Czyśca. Wyznania i słowa skruchy. Wykwinty i subtelności w Vita Nuova. Ogólny charakter poezyi miłosnej u Włochów. Galanterya zabawna i wyszukana. Sentymentalność i brak wszelkiej moralnej energii. Poddaństwo miłosne i przewrócenie ról i powołań. Systematyczna mglistość rysunku i brak wszelkiej indywidualności w postaciach donne gentili. Beatrice w sonetach Vita Nuova i w terzinach Boskiej Komedyi. Poezya miłosna u Włochów pochodzi w prostej linii od literatury prowanckiej. Charakter ogólny gay saber i galantervi rycerskiej. Dante uczniem trubadurów. Co poezya trubadurów stracila na swem przeniesieniu do Włoch. Zboczenie o rodzajach i rytmach. Co na niem zyskało: wyższe poczucie sztuki. Prawdziwe znaczenie Petrarki. Petrarka jako oswobodziciel umysłów i pierwszy człowiek nowoczesny. Petrarka i Voltaire. Petrarka jako poeta miłości. Prawda i Zmyślenie. Co jest trwałego w poezyi miłosnej Włochów. Sztuka dramatyczna w przeciwstawieniu do poezyi miłosnej. Romeo i Julia Szekspira. Stanowisko. Dantego w historyi poezyi miłosnej. Vita Nuova i miłość rycerska. Boska Komedya i miłość platoniczna. Kosmos dantejski: Miłość i Światło. Dante poetycznym Newtonem Zaświata: system powszechnej atrakcyi. Spowiedź

duszy grzesznej: wielki Jubileusz z roku 1300. Częste nawracania się trubadurów, i ich wyparcia się "miłosnego szału". Oryginalność nawrócenia dantejskiego: powiązanie myśli platonicznej o Miłości z myślą katolicką o Świętych Obcowaniu. Ciekawa i znacząca luka w teologii dantejskiej: przemilczenie Anioła-Stróża. Beatrice w roli Anioła-Stróża, przewodnika niebiańskiego i tłumacza świętych dogmatów. Synkretyzm Miłości i Światła. Beatrice jako donna gentile w Vita Nuova, i jako donna di virtů w Boskiej Komedyi.

*Cara Contessa* — rzekł Marchese Arrigo, kiedy następnego wieczora zeszli się znowu wszyscy na zwykłą rozmowę — niech mi wolno będzie zrobić jedną uwagę odnoszącą się do poprzedniego posiedzenia. (Przepraszam za ten sposób mówienia, przypominający naszych parlamentarnych gadułów z *Monte Citorio*). Dlaczego wczoraj, mówiąc o Dantem poecie, polityku, myślicielu i chrześcijaninie, nie wspomniałaś pani, jak żeby umyślnie, o człowieku czułego serca i zakochanym? A przecież miłość zajmuje dość wielkie miejsce, zdaje mi się, w życiu i w dziełach poety, który mógł sam o sobie powiedzieć:

> ...I'mi son un che, quando Amore spira, noto, ed a quel modo Che detta dentro, vo significando <sup>1</sup>).

1)

Jestem ten, co kiedy Miłość tchnie na mnie, i jak we mnie mówi, Uważam pilnie i spisuję wiernie. Purgat. XXIV. 52, 54. Czyż nie jako takiego właśnie zna go i sławi uczucie powszechne, ten instynkt ludów, który tak rzadko się myli? Zapytajmy tego instynktu, tego ogółu, co on wie i pamięta o Dantem? Nic, lub mało co o bitwie pod Campaldino, o Corso Donati i jego gwałtach, o Świętym Tomaszu i o jego filozofii, o Bonifacym VIII i o jego polityce; ale wie, że była Beatrix Portinari i Dante jest dla niego przedewszystkiem jej kochankiem. Czemuż nie mamy lub nie chcemy przyjąć tego wyroku ludów i wieków? czemu upieramy się koniecznie szukać wytłómaczenia *tragedyi Dantego* w czem innem, jak w tem, co bywa najczęściej tragedyą życia każdego z nas?

### HRABINA.

Jakto? czy naprawdę wierzysz pan tak bardzo w namiętną miłość Dantego do Beatrice?

### VICOMTE GERARD.

Co pani mówisz! Zgroza przejmnje na takie pytanie, na takie, chciałbym prawie powiedzieć, bluźnierstwo. Czy naprawdę wierzymy, że Dante kochał Beatrice? Jakto! umysł jeden z najwyższych, serce jedno z najszlachetniejszych, jakie ludzkość na chwałę swoją wydała, od lat najmłodszych pała miłością najczystszą do dziewczyny, dajmy na to nawet, że najpiękniejszej w świecie i najbardziej uroczej; ta dziewczyna staje się jego bóstwem, duszą jego duszy, jedynym przedmiotem jego myśli, jego natchnień, jego uniesień szczęścia i jego udręczeń; wysławiał ją, dopóki żyła na ziemi, a gdy umarła, wielbił jak świętą; imię jej podał wiekom i zrobił nieśmiertelnem, wystawił jej pomnik, jakiego nie miał ani Aleksander, ani Cezar, ani Napoleon... i to wszystko jeszcze nie dosyć? i to niczego jeszcze nie dowodzi? Czegóż wam więcej trzeba, istoty stworzone na to, by nas zachwycać i dręczyć? Cóż was zdoła przekonać o szczerości i prawdzie naszych uczuć?

### HRABINA.

Wolne żarty, panie dyplomato, ale mój zdrowy rozsądek ani myśli przed nimi ustąpić. Mówmy rzetelnie i przywiedźmy sobie na pamięć fakta, jak się rzeczywiście miały, bez ogródek. Dante zakochuje się po raz pierwszy w Beatrix Portinari, mając lat dziewięć; trochę to zawcześnie, ale pozwólmy mu zresztą na tę poetyczną licencyę. Widzi ją i opiewa: dobrze. Mówi z nią po raz pierwszy w latach ośmnastu i opiewa dalej. Potem ona zaraz idzie za innego, a on ani się gniewa, ani rozpacza, ani nawet martwi, tylko w najlepsze opiewa wciąż. Ona umiera wkrótce, on lamentuje, opiewa bardziej niż kiedykolwiek, i czemprędzej spieszy żenić się z Gemmą Do- 104 --

nati następnego zaraz roku po śmierci ubóstwionej Beatrice...

### VICOMTE GÉRARD.

Ożenił się! Jest i otóż mamy wielki dowód wielkiej zdrady Dantego! Cóż robić? prawda. Ożenił się nieszczęsny, i nie tylko, że się ożenił, ale miał jeszcze sześcioro czy siedmioro dzieci. A gdybym zapytał, jak w tragedyi Corneilla: "cóż miał zrobić?" usłyszelibyśmy niechybnie odpowiedź samego Horacyusza: "Umrzeć!" Qu'il mourût. Tak rozumują i tak rozumieją wszystkie kobiety, a mój przyjaciel Dumas miał pomysł genialny, kiedy jednej ze swoich wielkich pań kładzie w usta te słowa: Comment monsieur? Vous m'avez aimée, vous n'en êtes pas mort, et vous voulez que je vous parle!

#### HRABINA.

Radzę panu uważać, bo za zuchwalstwo może być kara. Gdybym też powtórzyła jednej z moich znajomych to, co pan mówisz, i opowiedziała, jak pan ładnie zaprzęgasz na parę miłość i małżeństwo, i jak zdajesz się rozumieć sztukę takiego powożenia... O mężczyźni, mężczyźni! wszyscy bez litości dla nas, a dla siebie z wyrozumiałością najłaskawszą, bezczelną. Wszyscy tacy sami, wszyscy, nawet ten wielki Alighieri, który, sam najniewierniejszy z małżonków, iętnuje biedną margrabinę d'Este za to, że drugi iz poszła za mąż, i pozwala pierwszemu męowi z samego nieba robić jej wyrzuty takie, żadna kobieta nie może ich powtórzyć...

#### MARCHESE ARRIGO.

Per lei di lieve si comprende Quanto in femmina fuoco d'amor dura, Se l'occhio o il tatto spesso nol raccende <sup>1</sup>).

### AKADEMIK.

Tę sprawiedliwość przynajmniej oddajmy utorowi Boskiej Komedyi, że sam nigdy nie krywał swoich miłosnych ułomności; to tylko irowi komentatorowie upierają się, wbrew jemu amemu, kłaść mu gwałtem wieniec cnoty na łowę. On już w Vita Nuova wyznaje, że kiedy eatrix umarła, wkrótce jakoś, o mało że go tym smutku nie pocieszała jakaś gentil donna, tóra "z piętra przez okno" patrzała na niego takiem współczuciem, że "zdawałoby się, jaoby litość sama była się w nią wcieliła". Do j litościwej donny pisane są przecież Sonety, ajpiękniejsze a może i najrzewniejsze z całego pioru. A kto je przeczyta z umysłem nieuprze-

<sup>1</sup>) Przez nią to łatwo zrozumieć, jak długo Ogień miłości trwać może w kobiecie, Gdy go nie żywi wzrok lub dotykanie. Purgat. VIII. 76, 78.

dzonym i nieskrepowanym formułkami, ten przekona sie łatwo, że ona nie jest wcale allegorycznem wvobrażeniem filozofii, jak twierdzą niektórzv uczeni na wiarę jednego niejasnego ustępu z Convito, ale rzeczywista kobieta z ciała i kości. Później znowu, w liście pisanym w pierwszych latach wygnania, prawdopodobnie w roku 1307. mówi Dante o swojej namiętnej miłości do jakiejś pani z Casentinu: "namietność ta zniszczyła wszystkie inne jego uczucia, wygnała je z jego serca, odjela mu wolną wolę i rozrządzanie sobą" i puściła na wiatr jego "chwalebne postanowienie niemyślenia więcej o kobietach". Jeszcze później, choć ma już lat pięćdziesiat, zawraca mu głowe jeszcze inna czarodziejka Gentucca z Lukki, i w Czyścu samym, o kilka kroków zaledwo od tego Raju, w którym ma ujrzeć swoją Beatrice, każe sobie przepowiadać przez jakąś duszę pełną współczucia, że dla miłości tej Lukkezyjki polubi jej miasto rodzinne, choć o niem ludzie tyle zawsze mówia złego...

#### VICOMTE GÉRARD.

Ależ to bardzo oryginalne! Podoba mi się ten pomysł, żeby przez pośrednictwo jakiejś pobożnej czyścowej duszyczki zalecać się przedmiotom swoich afektów na ziemi. Gotówbym prawie za przykładem Dantego wybrać się w tym celu w podróż naokoło tamtego świata.

#### DOM FELIPE.

Nie radzę, bo możnaby czasem ugrzęznąć w pierwszem królestwie, w kole bluźnierców naprzykład.

### AKADEMIK.

Jakże zresztą zapoznać znaczenia zupełnie ziemskiego i zmysłowego tych wyrzutów, którymi przyjmuje swego dawnego wielbiciela Beatrice, kiedy go spotyka na szczycie czyścowej góry? W tych dwóch cudownych pieśniach (trzydziestej i trzydziestej pierwszej), które nazywamy zwykle "spowiedzią Dantego", umiał on ze sztuką najmisterniejszą i nigdy przez nikogo nie przełączyć ustawicznie rzeczywistość wyższona, z fikcyą, przeplatać symbolami materyalną faktyczną prawdę, zlewać znak zewnętrzny z rzeczą, którą on oznacza, i usnuć z tego tkanine połyskującą, mieniącą się w oczach faktami i allegoryami. Beatrice jest tam niezawodnie tą donna di virtù, "przez którą jedynie wzniósł się ród ludzki" ponad ziemskie sfery; wyobraża ona znajomość rzeczy boskich i najwyższa wiedzę: ale nie przestaje dlatego być sobą, dawną kochanką, dawną miłością, zawsze to Beatrix Portinari. Ona mu pokazuje wprawdzie swoją

- 108 -

*"drugą piękność"*, tę, która śmiertelnym jest zakryta:

La seconda bellezza che tu cele<sup>1</sup>).

A przecież przypomina mu mimo to, że "natura ni sztuka nie wydały nigdy nic równego pię kności kształtu, w którym niegdyś mieszkała a który dziś jest tylko popiołem". I ciągnąc lej każe mu się wstydzić, że "za pierwszy rzeczy zwodniczych postrzałem" nie umiał "podnieść się ku niebu w ślad za nią", ale owszu tak często "skrzydła opuszczał, czekając nowych ran z oczu dziewczyny".

#### MARCHESE ARRIGO.

Mai non t'appresentò natura ed arte Piacer, quanto le belle membra in ch'io Rinchiusa fui, e che son terra sparte:

E se il sommo piacer sì ti fallio Per la mia morte, qual cosa mortale Dovea poi trarre te nel suo disio?

Ben ti dovevi, per lo mio primo strale Delle cose fallaci, levar suso Diretr'a me, che non era più tale.

Non ti dovea gravar le penne in giuso, Ad aspettar piú colpi, o pargoletta, O altra vanità con si brev'uso.

 Drugą twą piękność, którą przed nim kryjesz. Purgat. XXXI. 138. Nuovo angelletto due o tre aspetta; Ma dinanzi dagli occhi de pennuti Rete si spiega indarno, o si saetta <sup>1</sup>).

### AKADEMIK.

Jeszcze jedna uwaga. Nic bardziej zajmująo, jak śledzić w *Boskiej Komedyi* i oznaczać pień współczucia, jaki okazuje w niej Dante tych rozmaitych nędz ludzkich, których obraz wrogi i przerażający roztacza przed naszemi yma. Jak żywo i z jakiem przejęciem bierze udział w cierpieniu potępionych lub żałująh. Ale to współczucie staje się najgorętszem

1) Nigdy natura ze sztuką złączona Rozkoszy takiej ci nie objawiła, Jak piekne członki, które mnie wieziły, A które dziś już w proch się rozsypały. Jeśli wiec moja śmierć odjeła tobie Rozkosz najwyższą, jakaż rzecz śmiertelna Żądzę twa mogła pociągnąć ku sobie? Za pierwszym rzeczy zwodniczych postrzałem Powinien byłbyś podnieść się ku niebu W ślad za mną, która już nie byłam taką. Nie należało na dół spuszczać pióra I nowych czekać ran z oczu dziewczyny, Lub innej równie znikomej próżności. Nowotny ptaszek czeka, aż doń strzela Dwa lub trzy razy; lecz przed okiem tego, Co porósł w pierze, trudno sieć rozkładać, Próżno nań z łuku ostre puszczać strzały. Purgut. XXXI. 49-63.

tam, gdzie jego własne sumienie musi rzecz brać do siebie także: na widok tych ułomno: lub namietności, których żadło on czuje w swo n własnem sercu. Bardzo ciekawy i charakterystyczny pod tym względem jest ten ustęp Czyśca<sup>1</sup>). gdzie on, znajdując się w kole zawistnych, twierdzi, że po śmierci nie będzie długo w tem miejscu przebywał, ale że boi sie tych meczarni. które widział poniżej, tormento di sotto, czyli w tem kole, w którem się pokutuje za pyche. Natura taka, jak jego, z pewnościa była wyższa nad nedzne popedy zawiści; ale od pychy mogła nie być, a raczej nie mogła być wolna; to też wyznaje poeta, że z ciężkiem sercem i wielkim uciskiem w duszy — l'anima carca<sup>2</sup>) przechodził przez okrąg pysznych. A czy tak samo nie możnaby, czy byłoby zbyt śmiałem, dojrzeć myśli o sobie i jakiejś zgryzoty sumienia, w tem zawstydzeniu wielkiem, z jakiem Dante patrzy na tych, co grzeszyli gniewem? Czyż niczego nie dowodzi ten srom na jego twarzy, kiedy mu Wirgiliusz wyrzuca, że z upodobaniem słucha obelg i zniewag, jakie rzucają na siebie wzajem nieszcześni potepieńcy?") Jak delikatna, a jak ostra razem nauke daje sobie

- 2) Purgat. XII. 2.
- <sup>3</sup>) Infern. XXX. 130 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Purgat XIII. 133-138.

przez usta swego mistrza ten człowiek, nad którego nikt nigdy nie chłostał z większą siłą z większym geniuszem! Nigdzie zaś poeta nie bkazuje się tak wzruszonym, nigdzie z tak głębokiem i bolesnem w duszy pomieszaniem i fraunkiem, jak w tych dwóch okręgach Piekła

Czyśca, gdzie są kary za grzechy cielesne. V pierwszym z tych okręgów mdleje i "pada ako martwe ciało pada" w drugim, zdjęty iewymownym strachem "stanął jak człowiek, tórego żywcem w dół grobowy kładą" <sup>1</sup>). Nidzie indziej, powtarzam, w ciągu całej mistyznej pielgrzymki nie okazuje on się tak strazliwie przerażonym i nigdzie nie odzywa się

takiem wyznaniem cichem a przejmującem, r którem myśl swoją zwraca oczywiście na sieie. Nie chcę być tak niemiłosiernie otwartym, ak Boccaccio, który w życiu Dantego mówi ro prostu i bez ogródki o "niepohamowanej jego ubieżności"<sup>2</sup>), ale w oględniejszych wyrazach po-

iem o nim to tylko, co on sam mówi o najpiękniejzym i najbardziej uroczym z bohaterów Iliady:

Che con amore alfine combatteo <sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Inf. V. 142. Purgat. XXXII. 15.

<sup>3</sup>) Tra cotanta virtù, tra cotanta scienza, quanto dimostrato è di sopru essere stato in questo mirifico poeta, trovò ampissimo luogo la lussuria, e non solamente ne giovanili anni, ma ancora ne'maturi.

») "Co walki nie uszedł z miłością". Inf. V. 50.

#### POLAK.

Jabym mu już zresztą gotów darować te różne miłostki i delicta, choć nie samej juventutis tylko, gdyby nie subtelność wyszukana i wymuszona w jego miłości do Beatrix Portinari. Dziś rano jeszcze odczytywałem Vita Nuova i muszę wyznać, że tym razem znowu, jak zawsze, ile razv ja czytałem, wyniosłem z niej wrażenie rzeczy sztucznej, wymyślonej w głowie, a nie w sercu poczętej. Od samego początku zaraz ile tam przygotowań i przyborów! Poeta miał sen, w tym śnie widział swoje własne serce. gorejące i pożerane przez jakąś piękność uśpioną; ta piękność jest osłonięta zlekka suknia krwawego jakiegoś koloru i trzymana jest na reku Amorka z groźnym i rozkazującym wyrazem twarzy. Poeta udaje sie do swoich braci w Apollinie, żeby mu znaczenie tego snu wytłumaczyli, a oni, ma się rozumieć, spieszą uczynić zadość jego wezwaniu. Czy to wszystko nie wyglada raczej na jakiś konkurs literacko-pretensyonalnych jeux floraux, aniżeli na pierwszy rozkwit prawdziwej i wielkiej miłości w sercu młodem i dziewiczem? Gdzież jest ta instynktowa wstrzemięźliwość, ta wstydliwość nieświadoma siebie! gdzie te słowa mimowolne, wyrywające się z serca i powstrzymywane zarazem; gdzie te wyznania bez wyznania pierwszej miłości, któ-

rej niezrównanym i czarującym wdziękiem jest to, że ona razem objawia się i ukrywa? Niema ich ani na poczatku, ani w dalszym ciągu, kiedy poeta tak młody jeszcze, a już tak przebiegły, chce odwrócić uwagę w inną stronę i udaje, że sławi jakąś inną pannę, albo gdy dla tem pewniejszego zmylenia plotkarek pisze sirvente na cześć sześćdziesieciu najpiekniejszych kobiet z Florencyi, wymieniając wszystkie po nazwisku i to nie raz, ale kilkakrotnie; a w tej litanii, "cudownym jakimś przypadkiem", jak mówi, po każdych ośmiu przychodzi zawsze dziewiate imie Beatrice... I tak w niezliczonych a sztucznych wymysłach i subtelnościach, których znaczenia i celu nieraz i zrozumieć trudno, w strofach pełnych dźwięków, ale próżnych treści, posuwa sie naprzód to opowiadanie, w którego całym ciągu nikt nie dosłyszy ani jednej najmniejszej zmiany tonu, ani jednego przejścia z majoru w minor naprzykład. Jednostajność niczem nieprzerwana, w której nie odznacza się nawet i od innych rozpoznać nie daje ta chwila, kiedy ubóstwiona Beatrice zostaje żoną innego. Śmierć jej tylko, sama jedna, sprowadza jakąś przecie modulacyę w tej nucie jednotonnej aż dotąd i jednostronnej. Ma wprawdzie poeta akcent prawdziwego i rzewnego uczucia, kiedy mówi, że po tej śmierci Florencya wydaje mu sie mia-Wieczory Florenckie. 8

.

د د د د د د د د د د د د د د م د د د stem wymarłem, i z biblijnym prorokiem woła: quomodo sedet sola civitas plena populo! — szkoda tylko, że mieści te słowa w Liście Do Ksiażąt i Panów tego świata, których kwapi sie uwiadomić o swojem nieszcześciu, a przed ta pompa i przed retorycznymi przyborami pierzcha wzruszenie, które już czytelnika opanować miało. I tak samo znowu przygoda z ową litościwą i pełną współczucia gentil donna, psuje wrażenie następnych sonetów, poświeconych rozpamietywaniu straty, którą z jednej strony ogłasza się za niepowetowaną, a z drugiej pokazuje jako tak powetowania blizka, że gdyby nie sen jakiś nowy stanął na przeszkodzie, niepocieszony kochanek byłby się jakoś pocieszył. A cóż dopiero mówić o mozolnym i ciężkim komentarzu, który te wszystkie kwiaty poezyi, same przez się już dość sztucznie i w pocie czoła wypracowane, związuje razem, otacza, i swoim ciężarem do reszty przygniata? co mówić o tej allegoryi sztywnej i zimnej, która unosi się nad tem wszystkiem, o tej dziwacznej a dziecinnej egzegesie, która każde słowo objaśnia, w każdem coś dziwnego i nieledwie cudownego upatruje, i rzeczom zwyczajnym, jak liczbie dziewięć naprzykład, przypisuje nadzwyczajne znaczenie? Pierwszy raz spotkał swoją ukochaną w latach dziewięciu, drugi raz w ośmnastu czyli dwa razy dziewieciu; imie Beatrice wracało zawsze jako

ziewiąte z kolei w owym sirvente na cześć ześciudziesiąt piękności; Beatrix umarła, kiedy iek dziewięć razy obiegł koło lat dziesięciu o znaczy w roku 1290) i umarła w miesiącu, tóry jest dziewiątym podług kalendarza... żyowskiego! "A więc" – wnosi z tego wszystiego czuły i rozpaczający kochanek - "Beaix była dziewiatka, liczba cudowna, której pierriastkiem jest ni mniej ni więcej, tylko Trójca wieta sama; bo liczba trzy, pomnożona sama rzez siebie bez pomocy żadnej innej, daje dzienięć!..." Tłómaczmy to, ile tylko chcemy. chaakterem epoki, jej skłonnościa do mistycyzmu. ie zdołamy przecież w nikogo wmówić, jakoby <sup>r</sup> tych arytmetycznych subtelnych konceptach vchać było głos prawdziwego uczucia.

### MARCHESE ARRIGO.

Ależ, mój drogi, nie zapominaj, że prawie 'szyscy poeci, mówiąc o miłości, wpadali w ten łąd, którym cię tak razi *Vita Nuova*. Sam Pe-'arka przecież...

### POLAK.

Na miłość Boską, szanujmyż przecie Danżgo i nie mieszajmy w jego sprawę tego nienośnego retora, który się nazywa Petrarka...

### MARCHESE ARRIGO.

A to barbarzyniec! bluźnierca, obrazoburzca! Widać, że nie jest

Del be paese là, dove si suona<sup>1</sup>).

### POLAK.

Naturalnie! Wiadomo całemu światu, że nie może ocenić Petrarki, kto nie urodził sie Włochem, tak samo, jak Francuzi mówia, że ich Corneille i Racine przez tych tylko może być sądzonym i ocenionym, którzy się porodzili nad Sekwana czy Ligiera. A w nawiasie mówiac, Francuzi czy Włosi, nie wahaja się mimo to wcale zabierać głosu, ile razy im sie podoba, z niemałą nawet pewnością siebie, w sprawie obcych poetów, i to nie tylko takich, jak Szekspir lub Goethe, ale i takich nawet, jak Homer, jak Sofokles, jak Aristofanes, którzy są im nierównie bardziej obcymi, niż jest Petrarka czy Corneille dla dzisiejszego wykształconego człowieka, z jakiegobądź on jest narodu i kraju. Przecież, choć nie Włochowi, niech mi się godzi zrobić co do autora Sonetów jedno zapytanie. to samo, które pani hrabina miała odwagę zrobić co do Dantego: czy mamy doprawdy tak bardzo wierzyć w miłość Petrarki do Laury?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Z pięknego kraju, kędy si podzwania.

Inf. XXXIII. 80.

Nie mówię o tem jakiemś młodzieńczem uczuciu, które mogło być prawdziwem, a nawet żywem. Ale jakże mam wierzyć, że czuły śpiewak z Vaucluse pałał przez życie całe tym samym ogniem, ta sama czysta i niezmienna miłościa do czcigodnej matrony i matki jedenaściorga dzieci! On kochał Laurę tak samo, jak kochał Włochy, jak kochał Rienzego, jak kochał mnóstwo innych pięknych rzeczy; Laura, jak tamto wszystko, służyła mu za dobry pretekst do rymowania brzmiących wierszy i piłowania brzękających frazesów. Zręczniejszy nierównie od prostodusznego Dantego, Petrarka umiał sobie doskonale radzić, i godzić razem, różne rzeczy niezgodne: płakać naprzykład nad uciemieżeniem nieszcześliwej Italii, a nie narazić się różnym jej wiekszvm i mniejszym ciemięzcom; piorunować na zepsucie papieskiego dworu, tej "Babilony Zachodu", a przyjmować skwapliwie tłuste prebendy z rak awiniońskich papieży. Umiał nawet stać sie podziwem całego świata przez swoją miłość stałą i wierną, przez miłość do kobiety zamężnej, on, ksiądz, kanonik z Lombez, a w wolnych chwilach kochanek i innych także, i ojciec kilkorga dzieci, zrodzonych z niewiadomej jakiejś lub dziś zapomnianej matki.

Uczeni bywają czasem bardzo niezręczni, a ich uwielbienie miewa nieraz skutki fatalne! Swojemu ubóstwionemu Petrarce naprzykład oddali najgorszą usługę, ogłaszając dokumenta, z których dowiedzieć się każdy może, skąd pochodziły jego dzieci naturalne, a zwłaszcza, co ciekawsze o wiele, jak się rodziły jego dzieci duchowe, te *Rime* tak wypracowane, tak wypolerowane, tak i tyle razy gładzone i piłowane! Ubaldini naprzykład — właśnie widzę tam na półce jego książkę dziś bardzo rzadką<sup>1</sup>) — albo Foscolo ze swoimi Saggi! Proszę mi pozwolić przeczytać z nich tylko jeden ustęp, ten, w którym Petrarka swoją własną ręką zapisuje, jak się nosił z jednym ze swoich Sonetów i jak go nareszcie urodził:

"Zacząłem ten Sonet przy boskiej pomocy dnia 10 września, o świcie, po rannych pacierzach. — Te dwa wiersze trzeba będzie przerobić, ułożyć je w innym porządku, a dla większej pewności prześpiewać je sobie: trzecia godzina zrana, 19-go października. – 30-go października, o godzinie 10-ej zrana: Dobrze, podoba mi się. — 20-go grudnia, wieczorem: nie, nie podoba mi się. Trzeba to będzie poprawić; wołają mnie na obiad. -- 18-go Iutego koło 9-ej wieczorem: Teraz już zupełnie dobrze, jednak trzeba będzie jeszcze to przejrzeć<sup>\*</sup>.

Innym razem, a miał wtedy lat sześćdziesiąt i cztery, 19-go maja roku 1368, jak sam własną

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Le Rime di M, Francesco Petrarca, estratti da un suo originale. Roma MDCXLII. — Ugo Foscolo. Saggi sopra il Petrarca. Obadwa te dzieła podają wyjątki z rękopismów Petrarki, przechowujących się w Bibliotece watykańskiej.

ręką starannie zapisał, wstaje w nocy po to, żeby przerobić sonet, napisany przed laty dwudziestu pięciu na "rękawiczkę Laury". I wierzyć-że potem w tę "furyę miłości", która go niby pożerać miała, jak mówi, i w natchnionych wierszach wybuchała z jego serca! Tak samo, jak niemożna wierzyć w miłość Tassa do Leonory, kiedy się wie, że ona uczyła go sama, jak ma pozyskać łaski donny Bendidio, nie budząc podejrzeń zazdrosnego cavaliere Pigna!

A kiedy już zacząłem, to pójde dalej, i z szorstką otwartością barbarzyńcy wyznam wręcz, że namietności prawdziwej, wielkiej, potężnej namiętności, nie widzę nigdzie w waszych miłosnych poezyach, nie widzę jej nawet u waszych największych poetów. W ich sonetach i canzonach widzę wiele sztuki, a jeszcze więcej sztuczności, ale głębokiego i prawdziwego uczucia mało. Tasso igra skrzetnie ze słowami i zestawia Leonorę z le onore, jak Petrarka z upodobaniem mówi o Laurze i o laurze, jak Dante uporczywie szuka jakiegoś tajemniczego związku między swoją Beatrice a dziewiątką! Wszyscy igrają najspokojniej z tym ogniem, który ich nibyto ma pożerać, wszyscy przyglądają się sobie z upodobaniem, i ciesza sie, że im do twarzy z temi tęsknotami, miłosnemi omdleniami i łzami. A ta choroba miłości, na którą skarżą się wasi poeci, tak mniej więcej, jak skarży się na po-

dagrę stary emeryt hulaszczego życia, który, mimo podagry, żyje długo i umiera z jakiegobądź powodu, nie mającego nic wspólnego z jego chronicznem cierpieniem: ta choroba, - male d'amor, jak oni mówią, – jest chorobą dość niewinną, a przytem elegancką, wcale modną, która w świecie robi doskonały efekt i choremu dobrze przystoi. Francesca w czterech tylko terzinach opowiada o owym pierwszym nieszczęsnym pocałunku, a w tych terzinach o ileż wiecej jest uczucia, namiętności, poezyi, niż we wszystkich razem Sonetach z Vita Nuova! Ile tam prawdy, ile cierpienia, ile wstydliwości w tem krótkiem opowiadaniu, - krótkiem, bo trzeba było korzystać z chwili, kiedy ustał wicher piekielny, i ukraść burzy tę chwilę czasu: ale to opowiadanie zostawia burzę w sercu czytelnika; a za te dwanaście wierszy pełnych łez, które nie oschną nigdy, oddałbym całe tomy Canzon i Sonetów.

Rozumiem tych, którzy dają się oczarować wdziękiem erotycznej Muzy Starożytnych; zmysłowa i lubieżna, jest ona przynajmniej młodą, rozpłomienioną, porywającą. Cała z instynktów i z popędów tylko, przemawia potężnie do zmysłów, a na rozwagę nie zostawia czasu; przenosi w jakiś świat wiecznie młodzieńczy, w te jak dobitnie mówi Göthe "bohaterskie wieki, kiedy

gowie kochali sie i boginie<sup>1</sup>), kiedy za pierwn spojrzeniem szło natychmiast pożądanie, za pierwszem pożądaniem rozkosz". Rozumiem ze, i jeszcze łatwiej, że ktoś da się wzruszyć porwać tym tonem ponurym, gwałtownym, jaki adaje zachwytom i zawodom swojej miłości vron, albo Musset, albo i niejeden inny z nazych nowszych poetów: oni tak umieja łaczyć oje własne uniesienia i rozpacze z aspiracyami ze zwatpieniami każdego i wszystkich, że ludzość sama, że wiek cały, jak chór jakiś żalem rzejety, grzmiącem echem wtóruje ich pieśni, h osobistemu uczuciu. Ale skadże i kto może lobyć sie na współczucie dla cierpień czy unieeń waszych sonetopisarzy włoskich, kiedy te niesienia takie dziecinne i drobne, te cierpienia kie wyszukane i sztuczne, a cała sfera ich nahnień taka najczęściej ciasna i jałowa!... Beaix spotyka się gdzieś przypadkowo z Dantem nie oddaje mu ukłonu czy nie odpowiada na go powitanie: ten ważny ewenement dostarza watku i natchnienia do Sonetu, do Ballady, jeszcze w końcu do snu, w którym Amor sam rzychodzi wyjaśnić rozpaczającemu poecie poody tego nieporozumienia, a ten Amor do tego

<sup>1)</sup> In den heroischen Zeiten, da Götter und Göttinnen liebten, Folgte Begierde dem Blick, folgte Genuss der Begier. Röm. Elegien III.

zaczyna swoją przemowę... po łacinie! Innym ra zem Beatrix przechodziła przez ulice, a kocha nek poznał ja po samem tylko drżeniu swege serca; naraz opadło go takie wrażenie, jak cała jego istność rozpływała się w nicość przed ubóstwiona szła jej przyjaciółka, któr nazywała się Joanna, "a czyż nie Jan także był imię tego, który szedł przed Zbawicielem świat i prostował jego drogi?..." Laura znowu, upu ściła raz rękawiczkę: Petrarka ją podniósł, m., się rozumieć, i w trzech po kolei sonetach, bardzo misternie wypracowanych, rozbiera kwestye mniej lub więcej prawnego posiadania tej cudze własności: jeżeli odda to co ukradł, czy on wtedy nie okradnie siebie samego? A gdyby mógł je szcze ukraść i welon Laury! ten welon najszcze śliwszy a przeklęty, który oblicze Laury osłania, a przed nim je nieraz zasłania! A dopieroż zwierciadło! ten "wróg zawziety", który pokazuje Laurze, jak jest piękną, i sprawia, że ona tem okrutniejszą się staje, im się b**ardziej czarujaca** widzi! Kiedyindziej znowu Laura choruje, niespokojny kochanek drży o jej życie, i — troszczy sie o miejsce, jakie ta anima gentil w razie nieszczęścia zajęłaby w niebie: na której planecie zamieszka Laura po śmierci? czy na Wenerze, czy na Merkurym? czy na Jowiszu, na słońcu, albo na Marsie? Nie; nie na Marsie, Mars jest za surowy dla duszy tak tkliwej. Ale na jaką1

kolwiek dostałaby się gwiazdę, zaćmi ją zawsze swoją nieporównaną jasnością!... Nie będę już dalej ciagnał tej analizy: przypomne tylko, jak starannie unikają sonetyści wszelkiego tonu silniejszego, gwałtowniejszego, wszelkiego wy krzyku namietności. Jak naprzykład nie odezwie sie u nich krzyk mimowolnie wydzierający się z serca szarpanego zazdrościa lub zakrwawionego zdrada? Kochają cię przecież wszyscy, a przynajmniej mówia, że się kochają w kobietach, które mają meżów, a prócz tego otoczone są hołdami najbardziej niebezpiecznych cavalieri, jakich miało ówczesne płoche i lekkie towarzystwo. Oni tymczasem zazdrośni nie sa wcale! Niepokoje zazdrości, wściekłość miłości zdradzonej, to uczucia zbyt gwałtowne, zbyt niesforne i dzikie, żeby mogły znaleźć miejsce w poezyi złożonej z samych tylko słodkich uśmiechów i cichych westchnień, z samych czułych komplementów i wyszukanych concetti.

A tem mniej dopiero dałby się w tej poezyi znaleźć ślad choćby najlżejszy tej męskiej energii i moralnej powagi, tej walki obowiązku z namiętnością, sumienia z pociągiem zmysłów, która jest ostatecznie głównem zadaniem człowieka i jego prawdziwą godnością. Fakt to tem dziwniejszy, że ci sami poeci, kiedy wychodzą ze swojej oficyalnej roli śpiewaków miłości, w swoich zwierzeniach istotnych i szczerych, Tasso

naprzykład i Petrarka, w swoich listach i w swoich pismach prozaicznych, nie okazują sie wcale w tak wolnymi od skrupułów i zgryzot sumienia: owszem, wyrzucają sobie nieraz, i czasem gwałtownie nawet, swoje występne zapały. Ale w ich poezvi ani śladu tych wahań czy walk; w poezvi ich miłość występuje jako samodzierżca świata: jako jedyny Bóg prawdziwy, pan wszechwładny i prawowity, a człowiek cowinien go słuchać i poddać mu się bez pytania i restrykcyi, z zupełnem wyrzeczeniem, wyzuciem się siebie samego - to jego obowiązek i jego chwała! Te "strzały płomienne", saette d'amor, o których oni ustawicznie mówia, nabierają przez to wielkiego podobieństwa do tych strzał zatrutych. które Indyanie zapuszczają straszliwem curare; jak tamte, paralizują one, zabijają w człowieku wole, siłę, zdolność ruchu i działania, a zostawiają tylko samo czucie. Czucie, a w bliższem znaczeniu czułość, ten przedmiot wyłącznie kobiecy, staje się tutaj głównym jakoby obowiazkiem i pierwszą cnotą mężczyzny: mężczyzna nie walczy, nie opiera się, nie działa, tylko z największym pośpiechem i upodobaniem ogłasza wszem wobec, że jest w stanie najzupełniej biernym; co więcej popisuje się z chluba tem, że jest tylko tkliwym, wrażliwym i nerwowym; a ta dziwna i dziwaczna zamiana ról miedzy mężczyzną a kobietą, nieledwie zamiana płci,

iest jednym z rysów najbardziej charakterystyznych, ale i najbardziej wstrętnych tej miłoiej poezvi. Kobiety to rzecz, i jej prawo, z jednego uczucia, z jednego przywiązania, zrobić wielką sprawę całego życia: jej to natura przylgnać, poddać się, poświęcić się i słuchać: i jej to niezrównany wdzięk, że potrzebuje wzruszyć się, rozrzewnić, rozczulić, i wszystko do swego serca odnosić i przymierzać. W Sonetach tymczasem i w całym tym świecie sonetowej poezyi i sonetowej miłości, właściwości te stają się koniecznemi, obowiązkowymi przymiotami mężczyzny, kochanka; on to powinien płakać, trzaść się, mdleć, bać się wszystkiego aż do snów nawet; on ma sobie za zasługe uległość, absolutna pokore, cierpliwość niezmordowana, on chce, żąda, ma sobie za szczęście i obowiązek wyzuć się z siebie samego, roztopić się, rozpłynać się w ukochanym przedmiocie swoich zapałów. Kobieta naodwrót ukazuje się tam, jako istota silna; ona ma przymioty męża, ma spokój, ma władzę nad soba, umie zachować tajemnice swego serca, dba o swoją godność przynajmniej, jeżeli nie zawsze o swój obowiązek; ona jest donna, domina, ona jest panią, i panuje, góruje nad mężczyzną z wysokości tego empyreum, w którem ją postawił. Że w tem wszystkiem bywa nieraz i wdzięk, i gracya, i niepospolita jakaś morbidezza, któżby śmiał przeczyć? Ale kiedy Percy

rozczula się i mięknie, a Porcya lub Imogena zbroi się w meską energie i stałość, to taka przemiana ról i charakterów pod tym tylko warunkiem może się podobać i wzruszyć, żeby by wyjątkową i nie trwała długo: przeciągnieta poza kres przemijającej i wyjątkowej sytuacyi, zamieniona w stan stały, w regułe, w zwyczaj, ona stałaby się oznaką i miarą jakiejś chorobliwej perturbacyi moralnej, niemniej groźnej i zgubnej dla sztuki, jak i dla życia samego. Wspaniałe strofy, w których Petrarka opłakuje niewolę swojej Italii, wydawałyby mi się nierównie piekniejszemi jeszcze, gdyby nie były pomieszane z tysiącami wierszy na cześć tych "wiezów miłosnych", które najwięcej może ze wszystkiego przyczyniły się do odhartowania Włoch i do utrwalenia ich niewoli politycznej.

### HRABIA GÉRARD.

Co on mówi, co on sobie myśli ten Scyta z kraju śniegów i lodów? I ty Marchese, słuchasz cierpliwie tych bezbożnych herezyi!

# MARCHESE ARRIGO.

Ja mówię z boskim Dantem:

O settentrional vedovo sito, Poichè privato sè di mirar quelle ! <sup>1</sup>).

 Wdową ty jesteś, o północna strono, Kiedyś widoku tych gwiazd pozbawiona. Purgat. I. 25, 27.

### POLAK.

Gdyby przynajmniej ta poezya mogła dokać choć tego, żeby dawała nam uczuć i ponać wdzięk tych kobiet, które sławi i ubóstwia! bv chociaż dawała o nich jakiekolwiek wyorażenie! Żeby bodaj tylko próbowała wtajemnizyć nas w ich życie i obudzić współczucie dla 1 losów; żeby była zdolna wbić nam w paeć czy w wyobraźnię wrażenie przejmujące silne, zarysy wyraźne, obraz pociągający i żywy ch różnych donne gentili, tak, jak to umie roć Catullus, Göthe, albo Heine, kiedy mówią swoich kochankach! Ale czy ktokolwiek może, oćby z najdalsza, domyślać się tylko, jaka być )gła ta Lea czy ta Lucia, o której prawi Boccio? A ktoby chciał wyobrazić sobie Beatrice, y ma potemu jakikolwiek najmniejszy rys czy kazówkę? Nie, tylko oliwną gałązkę, biały welon, zielony płaszcz, suknie ognistego koloru, w jakich ona ukazuje w Raju<sup>1</sup>). A ten wielki spór toczący się tak długo o to, czy były zy Leonory, czy były dwie Lukrecye, czy dwie Vittorye także, czyżby on mógł był powstać, dyby nie ta bezkształtność kochanki Tassa, który umysłu niejako sadził się na to, żeby zatrzeć ukryć wszelkie podobieństwo, wszelki obraz ego bóstwa, które czci i nam z soba czcić każe?

<sup>1</sup>) Purgat. XXX. 31, 33.

Na czterysta sonetów, canzon, ballad, seksten i madrygałów, z których się składa canzoniere Petrarki, znajdzie się może zaledwo trzydzieści, w których jest mowa o czem innem, nie o miłości: zresztą cała ta ogromna masa wierszy, do którei jeszcze dodać trzeba jego Trionfi, poświęcona jest wyłącznie i jedynie chwale i miłości Laury. Tymczasem, niech kto szuka jak chce, nie znajdzie w tem mnóstwie strof ani jednego rysu, z którego mógłby powziąć najlżejszy cieł wyobrażenia o charakterze, umyśle, uczuciacł tej kobiety, ani jednej najmniejszej alluzyi dc jej stosunków i okoliczności jej życia, nawe tego sie nie dowie i nie zgadnie, że miała me O portrecie Laury malowanym przez Szymona Memmi prawi nam Petrarka przez całe trzy so nety: a niech kto z tych sonetów domyśli si choćby tylko, jakie Laura miała włosy? I do prawdy nie można się tak bardzo dziwić okrzyczanej szkole Rossettego 1), że chciała dowodzić, jakoby te wszystkie kochanki, do których wzdycha Dante, Cino, Petrarka i Boccaccio, nigdy nie były na świecie, że chciała uważać te wszystkie donne gentili za tajemnicze tylko znaki jakiegoś wolnomularskiego niby języka, jaki ułożyć między sobą i w jakim rozumieć się mieli

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gabriele Rossetti, Sullo Spirito antipapale dei classic antichi d'Italia. Londyn 1882.

poeci włoscy XIII i XIV wieku. Umyślna i systematyczna mglistość konturów, rysunek z zamiaru niewyraźny i zatarty, najzupełniejszy brak życia, plastyczności i kolorytu, w figurach tych kobiet tak hojnie przez poetów obdarzonych chwała, a życiem tak skąpo, mogły, a może nawet musiały naprowadzić ludzi na domysły i przypuszczenia tak dziwaczne. Tak samo, jak one także sprowadziły ten fenomen dziwny, niezaprzeczony a bardzo znaczący, że kochanka Dantego wydaje nam się nierównie bardziej rzeczywistą i żyjącą w Boskiej Komedyi, aniżeli w Vita Nuova. Pochodzi to stad, że tam Beatrice wystepuje szczerze i jasno, jako abstrakcya, jako ideał; z kobiety, która niegdyś żyła na ziemi, pozostał co najwięcej cień i wspomnienie tylko, ona w Boskiej Komedyi jest po prostu duchem bez ciała, figurą symboliczną, i jako z taką oswajamy się z nią łatwo, i rychło uczymy się podziwiać jej powiewne, przejrzyste, a jednak stałe i wyraźne zarysy. W Sonetach przeciwnie, Beatrix drażni nas i korci, robi wrażenie zagadki, anonymu, postaci zamaskowanej czy mitycznej, osobistości fikcyjnej, jeżeli nie jakiejś erotycznej mrzonki po prostu, jakiejś miłości i jakiejś kobiety, która byćby mogła albo być może, ale nie jest, która, jak mawiali scholastyczni filozofowie, ma byt in potentia, ale nie in actu. I wrażenie Wieczory Florenckie. 9

to samo robią wszystkie heroiny wszystkich tego czasu poetów miłości.

## HRABINA.

Tego już zanadto! Ten bezbożny Sarmata doprowadzi mnie do rozpaczy swojemi rozumowaniami. Kiedy pokornie ośmieliłam się wyrazić niejaką wątpliwość co do miłości Dantego, nie przewidywałam, że dam hasło do takiej zaciekłej napaści na wszystko, co się u nas najbardziej podziwia i kocha. Odwołuję się do was, panowie, którzy nie jesteście Włochami, "zniewieściałymi" pod wpływem wierszy Petrarki, odwołuję się przedewszystkiem do członka Akademii Francuskiej, czy potwierdzi klątwę rzuconą przez tego Scytę?

### AKADEMIK.

Z pewnością nie. A to tem mniej, że urodzony w Prowancyi, jestem tu jedynym reprezentantem tego kraju, w którym urodziła się właśnie ta poezya miłości, tak surowo tu osądzona. A do wyjaśnienia sprawy potrzeba istotnie i koniecznie przypomnieć czas i kraj, w którym poczęła się ta poezya, trzeba ciągle mieć na myśli i przywodzić na pamięć sztukę trubadurów. Sztuka to dziwna, rozwijająca się nie wiedzieć jak i skąd, pośród powszechnego barbarzyństwa i ciemnoty, na małym uprzywilejowanym kawałku ziemi, wśród pokolenia już płochego i wykwintnego, któremu się bardzo dobrze działo, pod wpływem i na tle tych cours d'amour, gdzie wielkie i pełne wdzięku panie dyskutowały z wielką powagą o kwestyach takich, jak naprzykład: "Czy może być miłość prawdziwa między żonatym mężczyzną a kobietą zamężną?" — albo: "Czy panna, czułym afektem przywiązana do kawalera, jeżeli potem poszła za innego, ma prawo odrzucać hołdy owego pierwszego i nie świadczyć mu tych łask, których mu nie odmawiała przed swojem zamężciem?" — albo jeszcze: "Co lepsze dla małżonka, być zwiedzonym przed ślubem czy po ślubie, en herbe czy en gerbe", jak mówił Des Periers?...

# VICOMTE GÉRARD.

Ale to widać musieli być jacyś tędzy ludzie, ci ludzie z XII wieku!

### HRABINA.

Kto panu dał głos? — do porządku!

# AKADEMIK.

Pomijam liczne podobieństwa, jakie zachodzą w sposobach pisania i w budowie wiersza pomiędzy poetami miłości we Włoszech i w Prowancyi; pomijam ten sam wspólny im inwentarz obrazów, porównań, i stale przyjętych wy- 132 -

rażeń, i to upodobanie dziwaczne, jakie jedni i drudzy mają w grze słów: *bisticci*, pomijam alliteracye, powtarzania, te umyślne i wyszukane niejasności, to *chiuso parlare*, którego treść dał Petrarka w sławnym i tyle już objaśnianym wierszu:

Intendami chi puó, chi'i'mi'tend'io 1).

Nad jednem tylko zatrzymać się muszę cokolwiek dłużej, nad tem, co możnaby nazwać literackim obyczajem poetów w obu tych krajach: nad przyjętymi sposobami i zwyczajami, które zachowują w samej pracy tworzenia i w kompozycyi, nad samem ich pojęciem swego zawodu i sztuki. Wydaje się panu dziwnem, że Dante, Petrarka, albo Tasso, tak sie głośno oświadczali i popisywali otwarcie ze swojemi uczuciami; że jeden z nich prosił swoich braci w Apollinie, aby mu tłómaczyli jakiś sen, albo książętom i panom świata donosił o śmierci swojej kochanki; że drugi piłował bez końca swoje Sonety i tuzinami rozsyłał je swoim przyjaciołom i protektorom; albo, że trzeci chodził do calego areopagu księżniczek i pań dworskich radzić się, jaki ma dać zwrot tej lub owej strofie, w która chciał przelać swoje ogniste uczucia?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mniejsza, czy będę zrozumianym; ja siebie rozumiem. Petrarca. Canzone IX.

le przypomnij pan sobie, że nie inaczej robili wieku XII i XIII wszyscy poeci z Tuluzy, Narbonny, z Aix, wszyscy mistrze tej sztuki, i gaie science, gay saber, jak urzędowo nazyano te rymowana galanterya, która miała swoje rawidła, nieledwie swój kodeks; a pierwszy np. onet z Vita Nuova, i to w nim wezwanie do szvstkich poetów 1), nie wyda się dziwnem temu, to zna owe tensony, tak mile prowanckim poem, a w których stałe są tego rodzaju zaganienia i wywoływania. Skarżysz się pan, że szystkie te postacie: Beatrice, Laura, Lia, Leoora, grzeszą jakby umyślną i systematyczną glistościa konturów, rysunkiem niewyraźnym zatartym, brakiem życia, plastyczności i kolorytu; burzasz sie na tę cechę "bezkształtności", ka nosi na sobie sztuka poetów, wysławiająych le donne gentili? Ależ pomyślmy przecież, trubadurów było to właśnie reguła, prawem, e oni mieli sobie za obowiązek zachowywać k najściślejsza dyskrecye względem "damy

 A ciascun' alma presa, e gentil core, Nel cui cospetto viene il dir presente, A cio' che mi riscrivan suo parvente, Salute in lor signor, cioè Amore.

Sercom, które kochania znają błogie tchnienie, Jeśli te słowa przed oczy im staną, Abym odpowiedź miał przez nie przysłaną: W miłości — Panu ich — ślę pozdrowienie.

swoich myśli", że jej opis mieliby sobie za grzech, za wstyd każdą najmniejszą alluzyę do jej stosunków, do jej rodziny i domu, tak samo, jak mieli za świętą powinność nie wspominać nigdy o swoich własnych żonach i rodzinach, i o swoich dla nich uczuciach. Na ten ostatni wzgląd zwłaszcza chciałbym zwrócić uwage tych wszystkich niezliczonych krytyków, którzy nie mogac zrozumieć, dlaczego Dante nie mówi nigdy o swojej żonie, podzielili się na dwa nieprzviacielskie obozy, i jedni szarpią bez litości, a drudzy bronia zapamietale biedna Gemme Donati, o której ani jedni, ani drudzy (jak wszyscy inni zresztą) nic zgoła nie wiedzą. Niejeden spór może podobnie ustałby sam z siebie, gdyby krytycy raz przecie raczyli zestawiać bliżej i porównywać staranniej dwie literatury, z wielu miar do siebie podobne, a podobne zarówno w swoim rozkwicie, jak i w upadku. Bo samo nawet niezliczone mnóstwo sonetystów bez talentu, ta plaga poezyi włoskiej, widziało się już przedtem nad brzegami Durancyi i Sorgi, i już w XIII wieku skarży się jeden poeta, że trubadurowie mnożą się ze wszech stron i psują rzemiosło, "mnożą się", mówi, "jak króliki; istny zalew, przed którym niewiedzieć gdzie uciekać".

Ale w niczem niema tak blizkiego podobieństwa, i w niczem trubadurowie nie byli takimi wzorami i mistrzami dla poetów erotycznych wło-

skich, jak właśnie w tej rycerskiej czci kobiety, w samem ogólnem pojęciu miłości i galanteryi. Te wiezy miłości, które nasz przyjaciel tak gorzko wyrzucał Petrarce i jego szkole, to było właśnie pierwsze przykazanie, pierwszy artykuł kodeksu szkoły prowanckiej. Stosunek miłości jest tam taki, jak stosunek lennika do zwierzchnego pana; cała zasługa, cała wartość, cała cnota kochanka zasadza się na uległości najpokorniejszej, na posłuszeństwie wiernem, ślepem, zaprzysiężonem i niezachwianem, dla samowolnych rozkazów Pani, prawie zawsze okrutnej. Że stosunek taki musiał oczywiście być produktem kultury, a nie natury, towarzyskiego i literackiego zwyczaju, a nie uczucia, to wskazuje sam rozum i natura rzeczy, a badanie cokolwiek tylko uważne świadectw i dokumentów współczesnych, wyjaśnia to i stwierdza do reszty. Średniowieczny kochanek, ten wasal poddany swojej pani, podobny był do tego prywatnego towarzyskiego człowieka, który w wieku XVII nazywał się we Francyi l'honnète homme, a dziś nazywa się le galanthomme; a jego poddańcza wierność i poddana miłość nie więcej w gruncie miała znaczenia i skutku, jak zwykłe dzisiejsze salonowe grzeczności i zaloty. Trubadur był prawie zawsze rycerzem, nosił kolory jakiejś damy, bo mu to "przynosiło chlubę" w zawodzie rycerza i w zawodzie śpiewaka; bardzo

czesto ani pomyślał o jakiej za swoje wierne służby nagrodzie, a czasem w życiu swojem ani widział tej pani, której ogłosił się sługa. Tak Godfred Rudel naprzykład, książę Blaye, obrał sobie za pania i przez całe życie opiewał Hrabine z Tripoli, której piękność i cnoty sławili wracający z za morza pielgrzymi, a która on sam w ostatniej dopiero chwili życia miał zobaczyć. Sławny Blacas zapytuje w znanym tensonie drugiego trubadura Rambaud de Vaquieras: "Cobyś wolał, Rambaud: czy żeby dobra pani uszczęśliwiła cie swoja miłościa, ale tak, iżby nikt o tem nie wiedział, czy, żeby dla twojej chwały dawała ludziom do zrozumienia, że jest na ciebie łaskawą, a ty, prócz chwały, nie miałbyś z tego nic?" Rambaud odpowiada wprawdzie, że "wolałby miła rozkosz po cichu, niż próżny pozór i chlubę bez rzeczy", ale Blacas, ten wzór wszystkich doskonałości prawego rycerza, łaje go za taka odpowiedź i twierdzi, że "głupcy tylko wzięliby taki wybór za mądry, a znawcy poczytaliby go za szaleństwo".

### VICOMTE GÉRARD.

Ależ pyszni to byli ludzie, zaprawdę, ci panowie trubadurowie...

#### HRABINA.

Powtarzam, że pan nie masz głosu.

### AKADEMIK.

Jeden ze znawców także tej gaie science, i z tych, którzy zbadali ja najlepiej, tak streszcza ostatecznie swój sad o literaturze prowanckiej: "Ogółem wzięta, jest ona daleko wiecej poezya wymysłu i sztuki, aniżeli poezya uczucia. Miłość, tak, jak się wyraża w ówczesnym i tamtejszym Canso, jest naprawdę poetyczną fikcyą tylko, pretekstem do pisania wierszy. Za przedmiot swoich pieśni brał sobie trubadur jakakolwiek damę, która mu się najgodniejszą zdawała: czy ona zamężna, czy nie, to mu było wszystko jedno, bo o wzajemność nie chodziło mu prawie nigdy. Jedna i druga strona myślała w tym stosunku o jednej tylko rzeczy "i jednej pożądała: chluby" 1). I tak samo też, dodałbym, Petrarka pożądał nadewszystko lauru, a Tasso le onore...

Bo poezya miłości we Włoszech — nigdy tego dość powtarzać i przypominać nie można — pochodzi w prostej linii od gay saber. Pierwszymi poetami, jakich po upadku państwa Cezarów i po napadzie barbarzyńców poznała na nowo ojczyzna Horacyusza i Wirgila, byli właśnie trubadurowie południowej Francyi. Ci wcześnie bardzo nauczyli się drogi przez Alpy, a kiedy wybuchło prześladowanie Albigensów, tłumami wynosili się na drugą stronę. Pierre Vidal, Ram-

<sup>1)</sup> Diez, Poésie des trubadours, p. 136-137.

baud de Vaquieras, Faidit, Hugues de Saint Cyr. Aimeric de Peguilham i wielu innych, przeszli do Włoch i wprawiali po kolej w podziwienie dworv włoskie w Palermo, w Mantui, w Weronie, swojemi pieśniami w prowanckim języku. W tymże języku układać także zaczeli swoje pierwsze rymy poeci Włoch północnych, Nicolet z Turynu naprzykład, Bonifacy Calvo z Genui, Lanfranco Cigala, a nadewszystko sławny Sordello z Mantui, którego imię stało się głośnem we Włoszech i Francyi aż do Arragonu i Kastylii. Ten to Sordello także, jeden z pierwszych próbował rymów w mowie ojczystej, w tej lingua vulgaris, jak ją wtedy nazywano; jego współzawodnicy i następcy, nawet kiedy rzucili zupełnie obce narzecze i we włoskim tylko wiersze składać zaczęli, - w czem Sycylianie zresztą znacznie ich wyprzedzili - to i wtedy jeszcze wiernymi pozostali swoim pierwotnym wzorom i ideałowi rycerskiej miłości. Wielcy zaś poeci włoscy z XIII i XIV wieku wiedzą doskonale i mówią bez wahania o pochodzeniu prowanckiem swojej poezyi: przyznają je otwarcie. dobrodusznie, i z gotowością nierównie większą, niż je przyznawać chcą dzisiejsi włoscy krytycy. Dante zwłaszcza nie szczędzi nam pod tym względem zeznań i świadectw najwyraźniejszych i najbardziej stanowczych. Naprzód, sam jedną swoją canzone napisał w trzech językach:

po włosku, po łacinie i po akwitańsku<sup>1</sup>). W książce De Vulgari Eloquentia mówi z takiem samem prawie uszanowaniem o poetach prowanckich. co o wielkich autorach starożytnych. W XXVI pieśni Czyśca Guido Guinicelli, najznakomitszy z poprzedników Dantego w poezyi włoskiej, nie przyjmuje pochwały za swoje "słodkie wiersze — dolci detti — tylko wskazuje palcem innego przed sobą, który "lepszym był daleko mistrzem od niego w macierzystej mowie", a tym lepszym mistrzem jest: trubadur Arnaud Daniel, który odpowiada trzema terzinami, napisanemi w najczystszem prowanckiem narzeczu. Któż nie pamięta tego ustępu z szóstej pieśni Czyśca, w którym spotykają się Wirgiliusz i Sordello? Epizod to jeden z najwspanialszych w Boskiej Komedvi<sup>2</sup>). Ale mało który czytelnik zwraca uwage na to, że od tej chwili Sordello staje się towarzyszem wędrówki mistycznego pielgrzyma i jego przewodnikiem aż do bram Czyśca obok Wirgiliusza. Widać z tego, jak wysoko stawiał Dante mantuańskiego trubadura, i widać także, że chciał w ten sposób spłacić dług wdzięczności, do jakiego sie poczuwał względem prowanckich poetów.

Nie idzie zatem, żeby poezya miłości była

<sup>1)</sup> Canzone: Ai fals ris! per que traiz avetz etc.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Purgat. VI. 70 i seq.

wiele zyskała na tem swojem przeniesieniu na grunt włoski. We Włoszech naprzód rycerstwo nie było nigdy, jak gdzieindziej, rodzimą wielką instytucyą; duch wojen krzyżowych, system feudalny, wszystko to było im obce, a ich narodowe życie objawiało i rozwijało się w kierunku wprost tamtemu przeciwnym, w żywotności i wielkiej czynności miast i małych gmin, w bujnym rozkwicie municypiów. Miłość rycerska, sama przez się dość już konwencyonalna i sztuczna nawet u prawdziwych rycerzy, u ludzi czynnego wojennego powołania i ducha, jakimi byli akwitańscy trubadurowie, kiedy się dostała w świat mieszczański i w rece ludzi nauki i pióra, musiała stać sie nierównie jeszcze bardziej sztuczną i konwencyonalną. Za to były znowu Włochy, i od dawna, w posiadaniu obszernej wiedzy, o jakiej ani słyszała, ani o nią dbała ojczyzna trubadurów; pyszniły się swojemi szkołami Salernitarskiemi, Bonońskiemi, Padewskiemi, i swojemi wiadomościami w rzeczach literatury starożytnej, mythologii, prawa, filozofii scholastycznej, i temi swojemi wiadomościami zaczęły się zaraz popisywać przy każdej sposobności, nawet w płodach swojego bello Stile. Ale czy to wprowadzenie pierwiastków allegorycznych i dydaktycznych do poezyi było szcześliwa innowacyą i wyszło jej na dobre, to wielkie pytanie. I to jeszcze powiedzieć trzeba, że gay saer pod reka swoich włoskich adeptów ścieśnił ardzo koło swoich natchnień i swoich form, że i naśladowcy nie umieli wcale korzystać z wieliego bogactwa rytmów i rodzajów, jakie zostaviła im w spuściźnie sztuka trubadurów. Zaiedbali oni naprzykład, a z czasem i zarzucili upełnie formy tak wdzięczne, jak dyalogowany enson. zdolny niepospolitych wcale, nieraz prarie dramatycznych efektów; zarzucili i sirvente charakterem tak uszczypliwym, szyderczym namietnym; i pastorelle, i ballade, których ceha ludowa miała tyle oryginalności i wdzieku; aubade (pieśń poranna), jedna z najmilszych orm, jakie wynalazła la gaie science, u nich nikła zupełnie. Dopiero Szekspir przywrócił ją o należnej czci: nadawała mu sie ona wybornie o tego nieśmiertelnego pożegnania dwojga kohanków, których brzask dzienny rozstać się rzymusza<sup>1</sup>). Jeszcze mniej starali się Włosi

En un vergier, sotz fuelha d'albespi, Tenc la dompna son amio costa si, Tro la gayta crida que l'alba vi. Oy Dieus, oy Dieus, de l'alba tan tost ve! etc. W ogrodzie, w cieniu tarniny, Pani druha przytula do siebie. A wtem straż woła, że ranek już: O Boże! o Boże! że ranek tak skory!...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Porównać piątą scenę z III aktu *Romea* i *Julii*, miaowicie: "Wilt thou l'e gone? it is not yet near day etc." e sławną, wielokrotnie przytaczaną pieśnią poranną:

korzystać z prowanckich rytmów, których wie rozmaitość i obfitość każe mimowolnie myśl o niezrównanych modulacyach liry grecki owszem, nie tylko nie umieli z tego korzysta ale jeszcze rytm i rodzaj ścieśnili, skurczyli tylko mogli najbardziej, kiedy siebie i poez przykuli do formy sonetu, w którą wszystko tło czyć zaczęli: formy ciasnej, niewygodnej i sztr cznej, jak żadna inna na świecie, formy geo metrycznej, żeby się tak wyrazić, a najmniej zi wszystkich i ze wszystkiego odpowiedniej i przy datnej do serdecznych wynurzeń i zwierzeń, do wylewów i wybuchów osobistego uczucia.

#### KSIĄŻĘ SILVIO.

Skoro tu już wspomniano Greków, nie mogę oprzeć się pokusie i mimochodem nie natrącić, z jakim niezrównanym zmysłem ci mistrze sztuki umieli odgadnąć naturę rytmu i rodzaju poezyi, i jeden do drugiego stosować. Do epopei mieli jeden tylko rytm, hexametr, który przez swoją kadencyę regularną, poważną i spokojną, nadaje się tak dobrze do opowiadania o przeszłości, odległej już a poważnej i wielkiej. W dramacie, który przedmiot swój przedstawia jako odbywający się w teraźniejszości, w chórach zwłaszcza, które stanowią jego część liryczną i muzyczną, używają miar daleko już żywszych i rozmaitszych. Dla poezyi lirycznej wreszcie, która jest

razem osobistego i aktualnego uczucia, wyeźli takie mnóstwo modulacvi, że same nat Ody Horacyusza dają o niem słabe zale-) wyobrażenie: tysiące miar tak zmiennych coraz innych, jak wrażenia i różne odcienia zuć w ludzkiem sercu. U nas nowożytnych, zynajmniej u ludów romańskich, dzieje się prost przeciwnie; w tej, jak w niejednej zrezta kwestyi, zdaje się, jak żebyśmy się byli zieli robić inaczej, i na wspak tego, co narzeczy wskazuje i wymaga. W poezyi epi-11 kiej dopuszczamy wielką rozmaitość rytmów, erze rime, ottave rime, aleksandryn i t. d.; dranat natomiast skazaliśmy na jednostajna i cieżka orme aleksandrynu, a poezyę liryczną zdołaśmy zamknąć całą prawie, jak na złość, w nievdziecznej i wymuszonej formie.

## AKADEMIK.

Uwaga zupełnie słuszna, i doprawdy żałoać trzeba i dziwić się zarazem, że właściwy Włohom zmysł artystyczny i maestria tym razem e posłużyły im lepiej. Bo mistrzami sztuki, rtuozami, byli niezaprzeczenie włoscy ucznioe akwitańskich poetów, a pod *tym* względem i pierwszego początku przeszli swoich nauczyeli. Trudno zaprzeczyć, że nic w gruncie nie st tak przeciwnem prawdziwej sztuce, jak wława trubadurom jednostajna zawsze łatwość

i płynność pomysłu i wiersza. Udało im się czasem natrafić na jakie szcześliwe odkrycie, znaleźć coś niechcący, przypadkiem; ale ogółem wziąwszy, nie wznieśli się oni nigdy nad poziom dyletanckiego, amatorskiego pisania. Ich sztuki nazywała się gaie science i była istotnie zbyt wesoła, ich powołanie zbyt przyjemnem, pojęcie swego zawodu zbyt lekkiem. Obserwacya i uczucie natury, głębsza znajomość ludzkiego serca. wszystko to było im zupełnie obce, a ich : pejscy naśladowcy przewyższają ich pod t względem o wiele. Ledwo zaczęli pisać w swoi języku, już zaraz w tych pierwszych próbac znać pilne baczenie na sztukę. I choć przeję od obcych system myśli nie w związku z cał swoim historycznym rozwojem, ani ze swoi stanem społecznym, choć ścieśnili jeszcze : kres sam przez się już dość ciasny tych obcyc pomysłów i natchnień, choć nadto jeszcze wprc wadzili weń nowe niepotrzebne i z natura t poezyi niezgodne pierwiastki, mimo to wszystk przecież poezya miłości, ledwo dotknieta ich reka, wyszlachetniała zaraz, nabrała takiej podniosłości i wykwintności uczuć, takiej estetycznej godności, takiego literackiego wyrobienia i smaku, o jakich nawet nie marzono, dopóki była na akwitańskiej ziemi. Dla trubadurów było canso rozrywką, sztuczką, przyjemną zabawka; pod reką Włochów, jak Guinicelli, Cino, Cavalcanti,

Dante, było to już dzieło sztuki, które pod ręką Petrarki stało się prawdziwem w swoim rodzaju arcydziełem...

Słyszeliśmy tu o Petrarce zdanie nader surowe. Nie chcę przeczyć, że był retorem, że był egoistą; wszystko to jest prawdą; tylko w tych dwóch epitetach nie wszystko jest objęte, i daleko do tego, coby się powiedzieć dało o człowieku, który w historyi świata zostawił ślady tak widoczne i tak niezatarte. Dziś, kiedy nam się zdarzy mówić o Petrarce, myślimy tylko o śpiewaku miłości, o autorze Sonetów; współczesność i wieki następne uważały i sądziły go z innego stanowiska, i podziwiały, wynosiły pod niebiosa nie poetę, ale przedewszystkiem śmiałego wyswobodziciela umysłów, pierwszego męża nauki, który dał początek i popęd Odrodzeniu, pierwszego humanistę...

#### KSIĄŻĘ SILVIO.

Pierwszego człowieka nowoczesnego...

#### AKADEMIK.

Tak jest, pierwszego człowieka nowszych czasówł pierwszego, który przez swój szczery zapał dla starożytności i dla tych piękności przedtem nieznanych, niezrozumianych, — dla rzymskich ruin naprzykład albo dla dzikiej alpejskiej natury, — a zwłaszcza przez walkę nieustającą, Wieczory Florenckie. 10 namietna, jaką prowadził z ciasną uczonością pedantów, z szarlatańską sztuką ówczesnych lekarzy, z formalizmem prawników, przez nieubłagane a trafne wydrwiwanie astrologii, alchemii, nauki tłómaczenia snów, i tysiąca innych zabobonów i przesądów, którymi wieki średnie były jak skrepowane, otworzył światu nowe widnokregi i powołał do życia tysiące sił ukrytych i uśpionych. Epistolae Familiares dopiero pozwalają ocenić słusznie ogromny niezmierzony wpływ Petrarki, tak, jak w Korespondencyi tylko odsłania się zupełnie i daje się poznać Voltaire prawdziwy. Bo jest istotnie coś z Ferneyskiego patryarchy w tym średniowiecznym pustelniku z Vaucluse. Jego niesłychana czynność, jego nieustanna zabiegliwość w zawiązywaniu i utrzymywaniu stosunków ze wszystkiemi znakomitościami i wielkiemi figurami jego wieku, namietność, z jaką prowadzi propagande swoich idei, i o każdej ważnej sprawie swego czasu swoje słowo koniecznie powiedzieć chce i musi, wszystko to istny Voltaire; a trudno także nie dojrzeć wyraźnego z Voltairem podobieństwa w tej bezczelności komicznej, z jaką Petrarka przy każdej sposobności popisuje się Platonem. On, tak samo jak wszyscy uczeni jego wieku, nie czytał nigdy ani jednego słowa autora Fedona: tylko, że Aristoteles był największą powagą, bożyszczem wszystkich pedantów epoki, wiec kanonik z Lombez musiał na złość postawić śmiało naprzeciw powagi Stagyryty jakiegoś Platona własnego wynalazku, tak samo, jak później Voltaire na złość przyjętym wyobrażeniom swego czasu musiał wymyśleć swojego Chińczyka, zbiór i wzór wszystkich cnót i doskonałości.

## DOM FELIPE.

Tylko że Petrarka nie był nigdy bezbożnym; wszakżeż zrywał się w nocy i boso szedł się modlić, a marzył o tem tylko, żeby Najświętszej Pannie zbudować kaplicę.

# AKADEMIK.

Ma się rozumieć. Voltaire to wierzący, nie równie drwiący jak tamten, co zresztą przynosi mu wielki zaszczyt; ale równie próżny, tak samo łakomy na oklaski, jak tamten. Tylko: nie taki, jak tamten wierszorób, ale prawdziwy i wielki poeta!

Bo czyż nie był wielkim poetą, pytam, poetą w całem znaczeniu słowa ten, który zdołał całemu jakiemuś nieokreślonemu, ale rozległemu systemowi pojęć i myśli, — których wartość moralną i estetyczną można różnie sądzić, ale nie ogromnego i powszechnego ich wpływu przez ciąg pięciu wieków zaprzeczyć, — czy nie był wielkim poetą ten, który temu światu pojęć i myśli dał najwyższą sankcyę sztuki i był jego stanowczym, najdoskonalszym wyrazem? Zapominać sie nie godzi, że ideał, w Prowancyi poczety, nie na same Włochy tylko rozszerzył swoje panowanie; dostał się on za Pyrenee tak samo, jak za Alpy, za Ligierę tak, jak za Ren i za Angielska cieśnine, i panował we Francyi północnej tak, jak w południowej, w Niemczech jak w Anglii, jak na Iberviskim półwyspie. Ci niemieccy Minnesängerowie, o których tak lubimy mówić, nie znając i nie czytając ich nigdy, nie byli niczem innem, jak prostymi i niezgrabnymi wcale naśladowcami trubadurów. Od XII wieku aż do końca XVI świat cywilizowany nie znał, nie cenił, nie śpiewał innej miłości, tylko te rycerska, z której brał natchnienie nietylko do swoich poezyi lirycznych, ale i do bohaterskich także, do Orlanda i Jerozolimy. I trzeba było dopiero tak wielkiego faktu, jakim był bujny i poteżny rozkwit poezyi dramatycznej, od wieku XVII począwszy, na to, by umysłom i wyobrażeniom nadać inny zwrot, a miłości ten charakter głęboki, namiętny i patetyczny, z jakim od tego czasu występuje w poezyi. I może właśnie brak tej poezyi dramatycznej we Włoszech sprawił, że petrarkiści mogli przeciągnąć tu swoje panowanie tak długo, aż do końca XVIII wieku, aż do Alfierego. Cokolwiekbądź, świat cały staje na świadectwo i dowód, że Petrarka pierwszy otoczył czarem sztuki ten w Prowancyi poczety

ideał miłości, który przez wieki całe przed nim i po nim zajmował, wzruszał i zachwycał Europę. On mu nadał tę delikatność uczucia, tę czystość smaku, ten blask wyrażeń, i ten niezrównany dźwięk i wdzięk muzyczny; on go podniósł na ten stopień doskonałości, którego nikt nigdy nie przeszedł ani nawet nie doszedł. A nie dość na tem, zrobił on coś nierównie większego jeszcze: z ideału sztucznego w gruncie, przypadkowego, przeznaczonego na konieczną zagładę, on umiał wydobyć pierwiastek prawdziwy, niezmienny, a przeto powszechny i wspólny wszystkim krajom i wiekom, dla wszystkich zarówno prawdziwy i zrozumiały.

My ludzie dzisiejsi jesteśmy tak nastrojeni na ton ostry, wyostrzony przez nasz dramat, przez nasz romans, przez różne gorączkowe produkty bieżącej literatury, że w sferze wyobraźni nie umiemy już prawie zrozumieć i rozpoznać miłości, jeżeli nie widzimy koło niej tych przyborów, tych piorunów i grzmotów, a nie słyszymy tych akordów gwałtownych i przeraźliwych, do których przyzwyczaiła nas poetyczna retoryka naszych ponurych geniuszów. Na to nie zważamy wcale, że w życiu, którego sztuka jak mówi mądrze Hamlet — jest tylko uroczem zwierciadłem, miłość nie żyje samemi wyłącznie katastrofami i kataklizmami, że owszem, tam gdzie jest najszczerszą właśnie i najprawdziwsza, ona bywa nieprzerwanym szeregiem wzruszeń drgających nieustannie, ale z cicha, wzruszeń bolesnych czy słodkich, ale zawsze jakby przysłoniętych i trzymanych na wodzy. Ta "róża mistyczna" kwitnie rada i rozwija wszystkie swoje barwy i wonie (i swoje ciernie także) najprędzej, najczęściej, najchętniej - o czem my zbyt dziś zapominamy — w strefie czułości, wdzięku, rzewnego przywiązania, szacunku, jednem słowem, w tej strefie umiarkowanej uczuć i wrażeń, w której podobała sobie muza Petrarki i jego współzawodników. I dlatego właśnie ta poezya nie straci nigdy swojej władzy nad sercami, zawsze je wzruszy i do siebie przyciągnie. Ona odpowiada uczuciu, które jest wrodzonem, ogólnie i wiekuiście ludzkiem, a oddaje wiernie wszystkie najsubtelniejsze tego uczucia tony i przemiany, wszystkie najprzelotniejsze jego oscyllacye i drgnięcia, i w swoich drobnostkach samych, przez te swoją drobiazgowość właśnie, ona jest wielką. Prawda, kiedy malują słodki afekt, poeci włoscy nie unikają tych wszystkich najpotoczniejszych i maluczkich szczegółów, których uszczypliwe wyliczenie słyszeliśmy co dopiero, co więcej, oni tych drobiazgów umyślnie szukają. Ale czyż w każdej idylli dwojga zakochanych szczegóły takie nie przybierają wielkich rozmiarów? czy nie bywa "ważnym ewenementem" jakieś przypadkowe spot-

- 151 -

kanie, jakieś spojrzenie rzucone lub wyminięte, ukłon oddany lub nie oddany, kwiatek podany i przyjęty, zgubiona i podniesiona rękawiczka? Dla rękawiczek przynajmniej proszę o pobłażanie i łaskę, kiedy niemi i sam Szekspir nie gardził:

> O that I were a glore upon that hand, That I might touch that cheek ! 1).

mówi Romeo w cudownej scenie ogrodowej. Dzieciństwa to wszystko? być może. Ale przystoja też dobrze dziecku, młodzieniaszkowi, a nie zapominajmy, że pod postacia dziecka wyobrażali sobie swojego Erosa ci Grecy, tak w swoich allegorvach szczęśliwi i trafni. Przypomnijmy sobie zwłaszcza te lata, kiedy sami byliśmy wystawieni na różne zasadzki złośliwego bożka niektórzy z nas, a między tymi sam nasz północny nieprzyjaciel Petrarki, dziś jeszcze nie ze wszystkiem są od niego zabezpieczeni - przenieśmy się pamięcią w te lata, z których uśmiechać się nam łatwo, ale których odżałować tak trudno, i popatrzmy, jak wielkie miejsce w naszych myślach i troskach, w naszych radościach i smutkach, zajmowały rzeczy, które dziś wydają nam się błahemi fraszkami. A jeżeli przy-

Akt II, sc. 2.

Gdybym był rękawiczką, co jej dłoń odkrywa, I mógł dotknąć jej lica.

padkiem w jakim sonecie Petrarki lub w jakim wierszu Tassa zdarzyło nam się znaleźć iakieś swoje własne zmartwienie albo uniesienie, oddane w obrazach przeimujacych i świetnych, w słowach, które dla cudzoziemca nawet maja wdziek i brzmienie muzyki - o! jak wtedy byliśmy wdzięczni tym poetom, że tak dobrze i tak długo mówili o tych drobiazgach, że tak wspaniałomyślnie, jakby dla naszej potrzeby, opiewali te paulo minora! Sam nawet rysunek niewyraźny i brak oznaczonej osobistości w postaciach tych donne gentili, służył nam w takich razach doskonale, bo nam pozwalał wstawiać na ich miejsce te, o której myśleliśmy sami, i wyobrażać sobie Beatrice, Laure, albo Leonore z takim kolorem włosów czy oczów, jaki w danej chwili wydawał nam się od wszystkich piękniejszym. A co o tem, to już z pewnością żaden z nas ani pomyślał, żeby pytać i powątpiewać, czy ci poeci kochali naprawde; za szczerość ich uczuć ręczyła nam rzeczywistość i prawda tego, co doznawaliśmy sami.

A cóż nam do tego zresztą, czy autor Sonetów albo Jerozolimy mniej czy więcej głęboko i wiernie kochał tę kobietę, którą sławił w swojej poezyi, byle ta poezya zachwycała nas i trafiała nam do serca? Co nas to obchodzi, jaką naprawdę była Fornarina, byle obraz, do którego ona służyła za model, był Madonną Sykstyń-

ską? Dzisiejsza krytyka wpada w wielki błąd i w zły bardzo zwyczaj, kiedy żąda od poetów aktów i dokumentów legitymacyjnych na każdy ich pomysł i natchnienie, i kiedy sie raduje i chlubi, jeżeli którego z nich złapie na gorącym uczynku anachronizmu i wykaże sprzeczność miedzy wierszami a dokumentami i datami. Krvtyka w takich razach zapomina po prostu o tem, że u geniuszów przerwa bywa długa między światłem błyskawicy a grzmotem piorunu, że sztuka nietylko nic na tem nie traci, ale zyskuje owszem, bo "oko duszy" ma także swoje optyczne wymagania i warunki, i potrzebuje pewnej odległości, żeby całość objąć mogło. Schiller niedarmo zrobił mądrą uwagę, że reka jeszcze drżąca od wzruszenia nie może dobrze rysować. A kiedy Horacy wyrzekł swoje sławne Si vis me flere, nie rozumiał przez to wcale, że kto chce izy wyciskać, ten musi koniecznie sam w tej chwili płakać, tylko, że raz płakać musiał, że musiał sam doznać kiedyś tych uczuć, które chce oddać i drugim dać odczuć. Że Dante, Petrarka, Tasso, w pewnej chwili swego życia czuli i znali miłość prawdziwa, któżby o tem śmiał wątpić? Ale raz uchwyciwszy ten ton, powtarzali go i zmieniali z wielką swobodą, podług każdorazowego natchnienia lub może nawet i kaprysu, stosowali go do wyobrażeń swego czasu, zwłaszcza do

tych zwyczajów i obyczajów rycerstwa, które podówczas górowały nad wszystkiem. *Wahrheit und Dichtung*, Prawda i Zmyślenie, taki tytuł wypisał Goethe otwarcie na pamiętnikach swego życia; te dwa słowa należałoby mieć także na pamięci, kiedy się mówi o wewnętrznem życiu duszy innych poetów, zwłaszcza poetów miłości.

I dzięki właśnie tej mięszaninie prawdy i fikcyi, dzięki temu, że jest tak ogólna a tak zarazem osobista, dzięki wreszcie swojemu charakterowi muzycznemu raczej, niż plastycznemu, stała się włoska poezya miłości tak powszechną i miała taki urok dla tylu wieków przed nami, jak dla wielu jeszcze po nas mieć będzie. Nie myślę z pewnością zaprzeczać siły i patetycznej namietności, czy Byrona, czy Musseta, czy któregokolwiek z wielkich nowoczesnych poetów, i podziwiam ze wszystkimi zarówno te sztuke, z jaka oni umieją mówić o swoich miłościach, a przytem dawać wyraz wszystkim nieokreślonym pragnieniom i wszystkim boleściom swego czasu. Ale czy kiedyś w przeszłości, jakimś pokoleniom spokojniejszym i żyjącym w wiekszej niż my równowadze, mowa tych poetów i ton ich uczucia nie wydadzą się dziwnemi? Kto wie, czy ten akcent ponury i gwałtowny, z jakim Byron mówi o ścieśnionej lub zbezczeszczonej wolności, o ujarzmionej Helladzie, albo o małościach towarzyskiej hipokryzyi i o nikczemnościach tego świata, czy ta gorycz, z jaką Musset skarży się, że wierzyć nie może i że "przyszedł zapóźno na świat już za stary": czy to wszystko kiedyś wyda sie na swojem miejscu obok miłosnych porywów, w jednej i tej samej pieśni, która ma być tej miłości przedewszystkiem wyrazem i śpiewem? Czy owszem to, co nas dziś tak zachwyca, nie wyda się potomnym tak bardzo lub wiecej jeszcze dziwacznem, jak nam wydają się bisticci i allegoryczne subtelności Sonetystów? Przyjdą może takie czasy - owszem, przyjdą z pewnością — że ludzkość nie będzie się niepokoiła temi bolesnemi zagadnieniami, które nas dziś szarpią i dręczą, że je szcześliwie rozwiąże lub raz na zawsze stanowczo usunie. Wyobraźmy sobie, że w tych lepszych czasach młodzieniec jakiś odebrał postrzał z ręki tego figlarnego bożka, który jeden nigdy się nie zmienia i nie starzeje, i wyobraźmy sobie, że ten zakochany chłopiec szuka u wielkich mistrzów poezyi wizerunku tego stanu duszy, w jakim jest, i harmonijnego wyrazu na to uczucie, którem bije jego serce? Nie śmiem źle tuszyć, ale bałbym się bardzo, że najpiękniejsze strofy Byrona lub Musseta więcejby go zadziwiały, aniżeli zachwyciły, a nie założyłbym się wcale, czy napadłszy w końcu na jaki sonet Petrarki lub jaką cansone Tassa, ten kochanek przyszłości

nie zawołałby uradowany: "Szczęśliwi Włosi! wy jedni rozumieliście miłość!"

#### VICOMTE GÉRARD.

Otóż ja oświadczam, że już teraz i od dawna i na zawsze myślę tak, jak ten kochanek przyszłości: Włosi jedni rozumieją naprawde, co to jest miłość, co ona dać może, i nie żądać nic nad to, co dawać powinna. Oni jedni umieja zamknać miłość w tej sferze czułości, wdzieku i rozkoszy, która jest jej jedynym właściwym światem, a trzymać ją zdala tak samo od jałowych pustyń ideologii i metafizyki, jak od eterycznych błękitów uczuciowej egzaltacyi. O szczęśliwi Włosi, niech wam bogowie dadza zachować jak najdłużej te nieocenione własności i dary, o których inne narody dlatego tylko źle mówia. że wam ich zazdroszczą; w tem, jak we wszystkiem, trzymajcie się Rossiniego, a strzeżcie się Wagnera. Bo w tem właśnie wasz cały wdziek i wasza nad innymi wyższość, żeście tak prości, tak zupełnie tacy, jak was Pan Bóg stworzył; że nie uważacie za potrzebne nic ukrywać, ani nic sobie dodawać; że w waszych popędach, jak w waszych uczuciach, w potrzebach życia materyalnego czy w zbytkach i wykwintach życia umysłowego, w dobrych przymiotach czy w złych skłonnościach, wy jedni na świecie

umiecie być senza complimenti e senza vergogna. Nie zapomne nigdy, co raz zabawnie ale i prawdziwie powiedziała mi ksieżna S., zmarła lat temu kilka, tak sławna z światowej wytworności i z bystrego dowcipu, który czuć było jeszcze troche XVIII wiekiem. Było to w r. 1866, w początkach austryacko-pruskich zatargów; ja byłem sekretarzem ambasady w Wiedniu. Ksieżna, wielka patrvotka austrvacka, nie posiadała sie z gniewu i oburzenia na "piemonckie intrygi", i pomimo, że miała lat ośmdziesiąt, mówiła o nich z młodociana werwa i popedliwościa. Pewnego razu, kiedyśmy tak rozmawiali we dwoje, ona zatrzymuje się w połowie jakiejś gorącej filippiki i przerywa sobie następującą uwagą: "Co mnie gniewa, to, żebym nie wiem co robiła, nie potrafię nienawidzić tak, jakbym powinna, ojczyzny pana Cavour i Garibaldego! Ale ci Włosi mają taki wdzięk: uważają za rzecz tak naturalna aver paura e far l'amore,.

#### MARCHESE ARRIGO.

Doprawdy, lepiejbyś zrobił, gdybyś pochował ten niesmaczny koncept razem ze złośliwą starą...

#### HRABINA.

Daj pokój, Marchese:

Che ti fa ciò che quivi si pispiglia? Vien dietro a me, e lascia dir le genti<sup>1</sup>).

Raczej podziękujmy uczonemu synowi Prowa cyi, który jest przecież jednym z Francuzc nie tylko uprzejmych, ale i poważnych, za św tłe, a zupełnie bezstronne jego słowa o Petran Jedno tylko w tem, co pan mówiłeś, nie by mi zupełnie zrozumiałem, to ustęp o poezyi d matycznej w przeciwieństwie do poezyi miłoś Wyznaję, że nie widzę, jaki związek...

## AKADEMIK.

Spróbuję wytłómaczyć się jaśniej. Kiedy p koniec XVI wieku i w pierwszej połowie XV zjawili się wielcy poeci dramatyczni w Ang w Hiszpanii, we Francyi wreszcie, musieli ( w dziełach swoich przeznaczyć bardzo wie rolę — większą nierównie naprzykład, niź miała w dramacie greckim — tej miłości, kt dotychczas była prawie wyłącznie duszą poe lirycznej i sławnych epopei rycerskich. Ale cł miejsce, jakie teraz zajęła miłość w drama Szekspira, Calderona, Corneilla, było bardzo w kie, nie mogła ona przecież panować w nim wyłącznie, tak zupełnie i absolutnie, jak pa

Purgat. V. 12, 13.

Cóż cię obchodzić mają szmery owe? Idź za mną, oni niech sobie gadają.

wała w poezyi trubadurów i minnesängerów jak w sonetach i epopei romantycznej. Religia, honor, miłość ojczyzny, ambicya, wierność, pycha, zemsta, żadza władzy, żadza rozkoszy, i wszystkie uczucia i namiętności miały także swoje miejsce i wyraz w tych czarodziejskich Odbiciach ludzkiej natury, które noszą imię Hamleta, Polyeukta lub Atalii. Miłość musiała wskutku tego wdać się we współzawodnictwo, w walkę, z niejedną z tych sił moralnych i psychicznych, musiała pozwolić na to, że one nieraz występowały jako jej równe, a niekiedy nawet ustąpić im pierwszeństwa. Godność i wartość człowieka nie zasadzały się już na poddawaniu się bez oporu i walki słodkiemu pociągowi miłości: przekonano się pomału, że w pewnych razach może mieć zasługę, kto z nią walczy, chwałę, kto je przezwycięży. Wielkie pojęcie i wielkie słowo obowiązku znalazło prawo obywatelstwa i wyraz w poezyi. Co zaś w tem jest godnego uwagi, to, że miłość sama nabiera nowej żywotności i mocy w tej gimnastyce, do której ją nowa sztuka zmusiła, i zyskuje na głębokości i sile, co na rozciagłości straciła. Znika ta gracya miekka i nieco zniewieściała, ta morbidezza blizka przesady i sztuczności, a miejsce jej zajmuje energia, namiętność i pathos. W tej najcudowniejszej tragedyi miłości, jaka dał światu Szekspir, w Romeo, stoja jeszcze obok siebie

oba ideały miłości, dawniejszy i nowy: m wedle pojęcia trubadurów i wedle pojęcia gików; ale stoją obok siebie, nie łącząc się mieszając, tak jak w niektórych rzekach różnić się dają wyraźnie prądy dwóch róż potoków. Gdybym się nie bał zapuszczać w długie rozprawy...

#### HRABINA.

Bez obawy, proszę, słuchamy z coraz v szem zajęciem.

#### AKADEMIK

A więc ta pieśń miłości, ta Pieśń nad śniami Szekspira-pierwsza, co do czasu, z wielkich tragedyi, robi na mnie zawsze nie jakby pomnika postawionego na pograj dwóch światów; słyszę w niej ostatnie dź ustającego już canso trubadurów, i pier krzyk namiętności, właściwej naszemu now snemu dramatowi. Warto uważać, jak oboł tężnych wybuchów liryzmu, w jakich Sze rowi nikt nigdy nie zrównał, trafia się tar szcze naśladowanie niektórych rytmów, m dawnym poetom prowanckim i włoskim. W mniałem już o tem, że sławny dyalog o wronku i słowiku ma formę Porannego; p. sza znowu rozmowa Romea z Julią na balı budowę sonetu, a tym sposobem odzywaji w tej wspaniałej symfonii miłosnej tony, przypominające trubadurów i Petrarkę. Petrarka jest tam nawet wyraźnie nazwany i to, jeżeli się nie myle, jedyny raz u Szekspira<sup>1</sup>). Ale to wszystko mniejsza; więcej znaczące jest to, że sam Romeo z pierwszego aktu, przed spotkaniem z Julią i przed sceną w ogrodzie, jest zupełnym i wiernym adeptem tej miłości, jaką widzimy u trubadurów i u poetów włoskich. Zakochany w Rozalinie, napełnia świat cały echem swoich skarg i westchnień; rozmiłowany w swoim smutku, chce się otoczy "sztuczną nocą", mówi ustawicznie o "strzaławi miłości", opowiada o "snach" (co sprowadza świetna odpowiedź Mercutia, mu opowiadanie o królowej Mab). A oważ dopiero Rozalina, niewidzialna i nieczuła, o której wdziekach i okrucieństwie ciągle słyszymy, ale której rysów nie możemy nigdy zobaczyć, która na pierwsze zjawienie się Julii "znika jak cień i rozchodzi się jak dym" - czyż ona nie jest zupełnie istną "damą" z prowanckiego canso, donną gentili jak wszystkie donny z włoskich sonetów i canzon, "erotyczną mrzonką", jak się tylko co wyraził nasz przyjaciel? A kiedy ukazała się

Wieczory florenckie.

11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) *Mercutio.* "Now is he for the numbers that Petrarch flowed in etc." Teraz go rymy Petrarki rozczulają... Akt II, sc. IV. Dzieła dramatyczne Szekspira. Warszawa, 1875. T. II, str. 30.

Julia, Romeo zapytuje sam siebie: "czy kochał przedtem" i "wyrzeka się" swojej przeszłości. Ależ bo z Julia weszła na scene – i weszła w świat poezyi — miłość, o jakiej nie marzyło sie trubadurom i ich włoskim uczniom; a niezrównany duet w ogrodzie, jest ze wszechmiar przeciwieństwem tego czułego poddaństwa, opiewanego w gay saber i w sonetach. Julia nie umie taić swoich uczuć, jak donne gentili, ale będzie umiała być "wierniejszą od tych, co się drożą" — i zaraz bez wahania i odwłoki mówi o ślubie, chce, żeby się odbył zaraz nazajutrz, w celi ojca Laurentego. "Ślub - małżeństwo" słowa tego nie słyszało się ani razu przez pieć wieków trwania miłosnej poezyi, nie było go w słowniku owych poetów, jak nie było w nim tej nazwy "pana", jaką kochankowi swemu od pierwszej chwili daje Julia, "gotowa iść za nim zaraz choćby na koniec świata" i nie opuścić go aż do śmierci. A nie napróżno śmierć tu wyzwana na świadectwo; nie jest ona ta marna figurą retoryczną, jaką bywała tak często u mistrzów wesołej sztuki: tutaj bedzie ona straszna rzeczywistościa.

Mogę się mylić, nie wiem, ale zdaje mi się, że tylko mając ciągle na pamięci ideał miłości, jakim był u prowanckich i włoskich poetów, można dopiero zmierzyć całą głębokość angielskiej tragedyi i zrozumieć wszystkie jej piękno-

ści. Naprzykład ta przemiana ról, natur, i nieledwie płci, przez naszego przyjaciela dostrzeżona tak trafnie w poezyi miłosnej Włochów, a zganiona tak surowo, ona u Szekspira jest także w charakterach tych dwojga kochanków. Nie w tem znaczeniu ma się rozumieć, jakoby Szekspir miał był z Julii robić jakąś virago, jakaś wojowniczą Bradamante; przeciwnie, on jej zostawia cała trwożliwość dziewczęcia. Ona się boi i drży kiedy ma wypić napój usypiający, boi się i drży na myśl, że się obudzi w grobie między trumnami, przez chwilę nawet posądza spowiednika o straszliwą i nikczemną zdradę; ale przezwycięża wszystko, nie traci mocy i panowania nad soba, wypija trunek i tyle jeszcze ma przytomności umysłu, że chowa przy sobie sztylet, na przypadek, gdyby narkotyk nie skutkował! Równie spokojną i stałą w postanowieniach, rozważną i przewidującą w zamiarach, okazuje się ona zawsze, w każdym stosunku i wobec wszystkich otaczających, czy ojca, czy matki, czy spowiednika, czy mamki, czy zalotnika. W porównaniu do Julii młody Montague jest naturą daleko wątlejszą, nieledwie chorobliwą. Od samego początku rozmarzony, wrażliwy, do najwyższego stopnia nerwowy, traci zimną krew za lada przeszkodą; w celi mnicha rozpacza i omdlewa, mówi, że jest "zniewieściały przez

11\*

szczęście", zanim go jeszcze użył, a Ojciec Lorenzo mówi to o nim daleko wyraźniej jeszcze:

# Unseemly woman in a seeming man! 1)

Ale kiedy poeta prowancki lub włoski byłby się użalał i rozczulał nad nieszcześliwym kochankiem, to Anglik czuje się w obowiązku wystąpić twardo i surowo, jako moralista, jako wykonawca sprawiedliwości poetycznej, i zwalić na kochanka samego odpowiedzialność za szczeście stracone, za nieszczęście, jakie na niego spada. Bo wszakżeż Romeo sam przyspiesza, sprowadza katastrofe, kiedy na pierwsza wieść o śmierci Julii wraca coprędzej z Mantui i zdąża prosto na cmentarz, nie pytając o nic więcej, nie dowiadując się, nie pomyślawszy nawet o tem, żeby rozmówić się z Ojcem Laurentym, powiernikiem swojej miłości i tajemnicy Julii. Romeo ponosi tu kare za zbytek czułości, jak gdzieindziej karze Szekspir duńskiego królewicza za zbytnią subtelność umysłu; tu, jak tam, jak w każdej tragedyi, daje on te sama wielka nauke, że rozum powinien kierować i rządzić nawet najszlachetniejszemi uczuciami i najświetniejszemi zdolnościami człowieka. A jeżeli teraz przypomnimy sobie, że ten dramat wzruszający i uro-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Akt III, sc. II. Postać wskazuje twoja, żeś jest mężem: Łzy twe niewieście.

czy, jak żaden inny, napisany był w ostatnich latach XVI wieku, to jest, kiedy nie żył jeszcze na świecie ani Calde n, ani Corneille, ani Racine, to będziemy r asieli przyznać, że w dziedzinie nowożytnej poezyi *Romeo* jest w odniesieniu do miłoś , jak Hamlet w odniesieniu do melancholii, n.e tylko arcydziełem, ale po prostu pierwszem jej objawieniem...

## HRABINA.

A Dantemu jakież przypadłoby miejsce w poezyi miłości?

## AKADEMIK.

Miejsce obok takich poprzedników Petrarki, jak Guinicelli, Cavalcanti, i Cino z Pistoi, jeżeli mówimy o autorze sonetów i canzon z Vita Nuova; ale jako autor Boskiej Komedyi, ma pod tym względem stanowisko zupełnie oddzielne, osobne, różne nie od tych tylko, ale od wszystkich poetów, tak mało zbliżone do Petrarki, jak i do Szekspira...

Wszyscy prawie nasi krytycy wpadli, mojem zdaniem, w wielki błąd, kiedy wyobrazili sobie jakiegoś Dantego jednolitego, całego z jednego odlewu, a całkiem nie odróżniali młodzieńca, który zaprawiał się w *bello stile*, pisał wiersze, jak wszyscy jego bracia w Apolinie, i palił ofiary na cześć różnych piękności konwencyo-

nalna moda swego czasu, od geniusza, któr przez doświadczenie i rozwagę doszedł do zu pełnej dojrzałości i wział sie do dzieła, w któ rem obiać chciał "niebo i ziemię", tajemnicę na szego bytu i zagadkę stworzenia. Dziwnem wy daje mi się także, że krytycy chcą brać do słownie i uważać za prostoduszną epokę i lite rature, która prostoduszną i naiwną bynajmnie nie była: poezye wykształcona na wszystkich wykwintnościach wesołej sztuki trubadurów, literaturę przesiąkłą subtelnościami filozofii scholastycznej, epokę rozmiłowaną i zaślepioną w retorvce, równie sofistycznej, jak rozwlekłej. Czył czytelnik nieuprzedzony i dobrej wiary, może widzieć co innego, prócz czysto retorycznych sztuczek, w Vita Nuova? Mam tu przedewszystkiem na myśli ów komentarz prozaiczny, jakim Dante uważał za potrzebne objaśniać w latach późniejszych utwory swojej młodocianej muzy, podsuwajac pod nie allegoryczne znaczenia w najwyższym stopniu naciągane i z przedmiotem niezgodne. A jednak na tym to lotnym piasku, na tym niestałym gruncie naciąganej i widocznie sztucznej egzegezy, zakładała krytyka fundament tej budowy, którą podobało jej się nazwać "historyą psychiczną Alighierego!" Na podstawie takich to dowodów i wywodów każą nam wierzyć w jakiegoś Dantego niezmiennego, zawsze tego samego, od dziewiątego i ośmna-

stego aż do pięćdziesiątego szóstego roku życia, czyli aż do śmierci! Zawsze on niby swoją Beatrice jedynie zajęty, zawsze żyje tylko wspomnieniem młodzieńczej miłości dla kobiety (nie watpie że uroczej), wydanej za innego i zmarłej w kwiecie wieku. Wszystkie najboleśniejsze przejścia człowieka politycznego i męża stanu, wszystkie problemy i prace człowieka nauki i myśli, wszystkie najświętsze obowiazki meża i ojca, wszystkie smutki wygnańca bez domu i ojczyzny, to wszystko miało niby być zaćmionem, zagłuszonem przez wspomnienie tej dawnej miłości, miłości czystej, jedynej, "wielkiej sprawy jego żywota", "przewodniczki" jego moralnego i umysłowego rozwoju i życia! O tem nie chce już nawet mówić, jak ci budowniczowie i składacze "psychicznych historyi" na każdym kroku zmuszeni są zadawać gwałt lub obelgę najprostszemu rozsadkowi; jak muszą naciągać i przekręcać fakta najoczywistsze i najlepiej znane; jak oni rozpaczliwie łamią sobie głowę naprzykład nad sposobami zręcznego wytłómaczenia lub ukrycia różnych pięknych pań z Casentinu czy z Lukki? jak zwłaszcza nie wiedzą, co począć z żoną Dantego, z tą biedną Gemma Donati, którą jedni usiłują wystrychnąć na Ksantypę, a inni na Penelopę! Tego jednego przecież pominąć nie mogę, że pomimo najlepszej woli i stałego postanowienia, żeby wszystko brać dosłownie i za dobrą monetę, nie zawsze przecież mogą wytrwać do końca w postanowieniu i w obranym systemie. Tego już naprzykład nie śmią utrzymywać, jakoby Dante miał był myśleć naprawdę, że Beatrix była dziewiątką czyli cudem, którego "pierwiastkiem jest ni mniej ni wiecej, tylko Trójca święta sama"; i kiedy się spotkają z podobnemi potwornościami, przypominają sobie. że to zwykła moda wieku. A jeżeli widzą i przypuszczają czczą retorykę w jednym ustępie, czemuż nie chcą przyznać jej tak samo w wielu innych? Czemu upierają się i zaręczają na podstawie Convito, że litościwa dama, która po śmierci ubóstwianej Beatrix o mało że nie pocieszyła Dantego, nie była kobieta, ale Filozofia! czemu nie chcą wierzyć temu, co tak wyraźnie stoi w Vita Nuova, że to była piękna Florentynka, która z "okna patrzała" na przechodzacego poete?

Jeżeli zaś będziemy mieli odwagę zapomnieć o tych wszystkich rekonstrukcyach "psychicznej historyi", a wziąć sonety, ballady i canzony z Vita Nuova, jak są, bez niepotrzebnych później dorobionych komentarzy; jeżeli je uważać będziemy jako wiersze pisane sporadycznie, od okoliczności, bez żadnego z góry obmyślanego planu — a z pewnością one tak a nie inaczej były pisane — to cóż w nich zobaczymy? Oczywisty produkt sztuki wynalezionej przez pro-

wanckich poetów, zbiór lirycznych wierszy, którvch pretekstem raczej, niż naprawdę bohaterką, jest jakaś donna gentile. Nie watpie ani na chwile, że Beatrix Portinari wywarła silne wrażenie na umyśle i na wyobraźni młodego Alighierego, że był oczarowany i wzruszony do głębi serca jej pieknościa i wdziekiem. Ale na to znowu ślepym być nie mogę, że on niczego od tej kochanki nie żaul, niczego w tej miłości nie szukał, tylko "zaszczytu i chluby", że chciał jedynie w dźwiecznych wierszach spiewać jej pochwały, tak samo jak od wieków "damy" swoje opiewali i sławili zaalpejscy adepci "wesołej sztuki", tak samo, jak za jego życia jeszcze robili Guinicelli, Cavalcanti, Cino i wszyscy inni uczniowie i mistrze del bello stile. Stad dziwna wytrwałość tego ubóstwienia, które nie poniosło najmniejszego szwanku, choć Beatrice poszła za Szymona de Bardi; stad ten fakt niemniej dziwny, że w Vita Nuova Dante ani jednem słowem nie wspomina o tem zamężciu; stąd jeszcze ta łatwość, z jaką on sam wchodzi w zwiazki małżeńskie z Gemmą Donati; i stąd zawsze ta charakterystyczna otwartość, z jaką małżonek i ojciec dzieci mówi śmiało o swojej "dawnej miłości i dawnych zapałach". Wszystko to jest najzupełniej w porządku ówczesnych wyobrażeń i zwyczajów, uświęconych przez rycerską galanteryę; wszystko to bez tych wyobrażeń i zwyczajów

nie dałoby się zgoła zrozumieć i wytłumaczyć. Z tych bowiem i z nich jedynie, wyłącznie, czerpał Dante natchnienie do swoich młodocianych lirycznych poezyi.

Inaczej zupełnie ma sie rzecz z tem dziełem nieśmiertelnem, którego pierwsze fundamenty : czął Dante zakładać, kiedy był już w pełnem rozwinięciu swego geniuszu i w pełnej lat swoich dojrzałości, nel mezzo del cammin di vita. Ta miłość, którą w tercynach swoich opiewa "poemat święty", nie ma nic wspólnego z "czułem poddaństwem" trubadurów, ani też z tą namiętnością, "mocną jak śmierć", lecz wyłącznie ziemska, której tragiczne tajemnice objawić miał Szekspir. W Boskiej Komedyi miłość pojęta jest w znaczeniu czysto nadnaturalnem, ona tam jest pierwiastkiem ożywiającym, siłą kosmiczna, wielkim prądem przepływającym przez "całe morze bytu", i przez wszystkie trzy królestwa niewidzialnego świata. Ruch planet, życie wegetacyjne, i życie duchowe, oto są coraz wyższe szczeble tej wszystko ogarniającej i wszystko ożywiającej miłości. Bezgrzeszna na szczeblach niższych, gdzie jest mechanicznem tylko prawem, albo co najwięcej instynktem, miłość staje się zdolną złego i dobrego od chwili, kiedy ją rozum oświeca. I oto powód tego stałego połączenia, tego systematycznego synkretyzmu, w jakim występuje Miłość i Światło w Dantejskiem

pojęciu i wyobrażeniu Raju, Czyśca i Piekła. Niebo jest u niego "anielską świątynią", której jedynym kresem jest miłość i światło, jest "czystą światłością", "światłem duchowem a miłości pełnem"; ale i Piekło, i ono także jest dziełem nie sprawiedliwości tylko samej, ale z nią zarówno dziełem miłości i światła <sup>1</sup>). Tak jak ciemności są tylko umniejszeniem światła, jak zimno jest ciepła obniżeniem, tak samo występek nie jest niczem innem, jak obniżeniem miłości, jest miłością odwróconą od swego prawdziwego przedmiotu i celu, a zwróconą do przedmiotów i celów jej niegodnych <sup>2</sup>).

#### DOM FELIPE.

Już święty Augustyn powiedział: boni aut mali mores, sunt boni aut mali amores.

### AKADEMIK.

To też ze Św. Augustyna w istocie, z Boecyusza także, ze Św. Bonawentury, z innych mistyków średniowiecznych, wziął Dante to pojęcie miłości, jako uniwersalnego pierwiastku, jako duszy wszystkiego; a zbytecznie byłoby przypominać, że początek tego pojęcia odnieść należy do Platona, do tego, którego nazwano

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Parad. XXVIII, 53-54 i XXX, 39. 40. Inf. III. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Inf. XI. 52. 66.

Homerem filozofii. Wielka zaś oryginalność Dantego, tego Homera katolicyzmu, tkwi w tem, że z niesłychana potega wyobraźni uchwycił to pojecie i przyodział je symbolizmem niemniej poetycznym, jak głębokim. Na tym wielkim planie Dantejskiego Kosmos, Bóg ukazuje się na samym szczycie bytu, Bóg, najwyższa miłość i najwyższa światłość, a promienie jego rozchodzą sie na wszelkie stworzenia, wedle miary ich względnej doskonałości. Miłość jego dochodzi aż do tych kół, ułożonych jedne nad drugiemi i w nierównej od Boga odległości, w których kary odmierzają się podług miary wykroczeń; słabem już światłem, ale oświeca ona jeszcze te otchłań, gdzie ci, którym do zbawienia tylko brakło wiary, cierpienia przynajmniej nie znają, a promienie jej gasną zupełnie aż tam dopiero, gdzie na dnie lodowej przepaści podnosi się zdrajców olbrzymia postać Lucypera. wśród Poeta odstępuje tu śmiało, z wszelką świadomością i w sposób charakterystyczny bardzo, a nie dość może dostrzeżony, od zwykłego zapatrywania teologii, która w buncie straconego anioła widzi przedewszystkiem grzech pychy. Dante upatrzył w tym buncie grzech inny, większy, największy podług niego i najczarniejszy ze wszystkich: grzech zdrady; a najgorszy to grzech dlatego, że nic się tak miłości nie

przeciwia, nic tak od niej nie oddala i jej nie przecza, jak *zdrada*.

Komandor zwrócił już naszą uwagę na ten omysł wspaniały, którym Dante powiązał bunt ioła ciemności, tę pierwszą zdradę "miłości pierwszej", z początkiem, z samem powstaem Czyśca i Piekła. Strącony ze szczytu nieba 1cyper wrył się w środek ziemi, utkwił w tym inkcie "do którego wszelkie ciało daży swoim eżarem", i tam leży przywalony wszystkimi eżarami wszechświata całego<sup>1</sup>). Te wyrażenia k na swój czas zadziwiające, słusznie zwróly na siebie uwage: nieraz stawiano sobie pynie, czy Dante nie miał czasem jasnego i doadnego wyobrażenia o prawie ciążenia; i istoie wolno jest przynajmniej widzieć w nim poecznego Newtona nadprzyrodzonych światów. / tym świecie bowiem, jaki on w poemacie voim stworzył, jest cała osobna i bardzo cieawa mechanika niebieska, obeimujaca razem rzestwory nieskończoności widzialnej i niewizialnej, planety na firmamencie, tak, jak przyytki błogosławionych i potępionych. Jest tam rawdziwy system powszechnej atrakcyi:

Tutti tirati sono, e tutti tirano ! <sup>2</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Inf. XXXIV. 110. Parad. XXIX. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wszystkie są ciągnione

I wszystkie znowu ciągną k'sobie wzajem.

Parad. XXVIII. 129.

Miłość i światło, to są dwa czynniki składowe tego Kosmos, obejmującego świat materyi świat ducha, dwa pierwiastki nadające mu i spójność, jedność, ład i związek cudowny. Uważajmy naprzykład, że jeden i ten sam zawsze boski płomień przenika, ożywia i wprawia w ruch trzy zaświatowe królestwa: pali on i pożera zatwardziałych grzeszników w sferach piekielnych. oświeca i oczyszcza żałujących w miejscu ich pokuty, rozpromienia wreszcie i opromienia wybranych w anielskiej świątyni, gdzie przedmioty i duchy nie odróżniają się jedne od drugich kształtem ni kolorem, ale tylko światłem, jakie z nich bije, swoją własną wewnętrzną jasnością i blaskiem<sup>1</sup>). I ta sama miłość Boża także, ten sam Chrystus, krzyżowany jest w każdym naszym grzechu, a zmartwychwstaje w każdym żalu — a jakiż wzruszający obraz dusz w tej chwili uroczystej, kiedy doszedłszy już do kresu swej pokuty, wychodzą z Czyśca, a "niebo odbiera to, co zawsze było jego!" 2). Przy każdem takiem uwolnieniu zatrząsa się Góra czyścowa, tak, jak zatrzęsła się ziemia przy Zmartwychwstaniu, a w przestrzeni rozlega się ten sam śpiew: Gloria in Excelsis, który niegdyś ogłaszał światu Narodzenie Syna Bożego... Ani

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Parad. X, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Purgat. XX.

Stwórca, ani żadne stworzenie, mówi poeta v sławnym ustępie Piekła, nie mogą być bez niłości: "Miłość jest naturalną i bez winy", to naczy jednostajną i nieświadomą, u stworzeń niemających rozumu: staje się "duchową i zdolną stających rozumu: staje się "duchową i zdolną stające, – i w takim ona jest "zarodem wszellej cnoty i zarazem wszelkiej czynności ściąsającej karę" 1). Śledząc zaś tak dalej nieprzewany symbolizm Boskiej Komedyi od najwyaźniejszych, najbardziej wystających jego zaysów, aż do najdalszych i najskrytszych jego akątków i tajników, wszędzie i zawsze znajdzie się tę myśl podstawną Miłości i Światła; a wtedy

Beatrice także ukaże się w swojem określonem, i, jak sądzę, w swojem jedynie prawdziwem znaczeniu: ukaże się, jako personifikacya ledna między wieloma, ale najjaśniejsza, najbardziej ludzka, najmilsza, tej idei powszechnego przyciągania, która jest samą duszą całego dzieła: a w strofach, które sławią jeszcze "dawną mitosć i dawne zapały", poznamy tylko ton osobistego uczucia i zwierzenia, misternie mieszany i zlany z tą wielką harmonią sfer, która jest tematem głównym całego "śpiewu świętego".

Bo też śpiew ten jest zarazem i Epopeją po-

<sup>1</sup>) Purgat. XVII. 91, 105.

wszechną i osobistem wyznaniem, hymnem pochwalnym całego bożego świata i pokorną spowiedzią jednej grzesznej duszy; a ten podwójny charakter Boskiej Komedyi sprawia, że ona jest jedvnym w rzedzie ludzkich dzieł i natchnień pomnikiem. "Widzeniu" swojemu naznaczył Dante datę roku 1300, tego pamiętnego roku pierwszego jubileuszu, kiedy na głos Bonifacego VIII zbiegło się ze wszystkich stron świata sto z górą tysięcy pielgrzymów, żeby u grobu apostołów czynić pokute: zdawało się, mówi historyk, że to chrześcijaństwo całe stanęło przed swoim Sędzią na dolinie Jozafata. W tej samej chwili odbywa i poeta swoją pielgrzymkę po tajemniczych regionach zaświata, pielgrzymkę, którą, jak o t zawsze pamiętać należy, pojmował jako akt skruchy i upamietania. Widok piekielnych meczami i niebiańskiej błogości, przekonanie się naoczne o skutkach nieodwołalnych dobrego, jak złego, miało naprowadzić go znowu "na prosta drogę, z której się zabłakał" i przywrócić mu spokój duszy, zbyt długo burzami miotany. "Tak był iuż upadł nizko -- mówi o nim w Raju ziemskim jego duch opiekuńczy — że już jeden tylko zostawał dla niego ratunek i jedna nadzieja zbawienia: pokazać mu królestwo piekieł i zmusić go przez to, żeby swój trybut żalu zapłacił".

Di pentimento che lagrime spenda<sup>1</sup>).

Że ten żal i ta skrucha odnoszą się głównie o zmysłowych żądz i popędów ciała, o tem zytelnik nie uprzedzający się nie może wątpić a chwilę. Zbyt często bywał Dante czuły na tos tej "Syreny, co na pełnem morzu uwodzi glarza": zbyt często "czekał na nowy postrzał ócz dziewczyny". Inaczej nawet być nie moto z natura tak poteżna i bujna, wśród społezeństwa, którego wykwintna lubieżność skreślili k dobitnie Villani i Malaspina, miedzy temi ięknościami, które on sam opisuje jak "chodzą o Florencyi szyje i piersi pokazując nagie"<sup>2</sup>). ie byłże jeszcze do tego przyjacielem, krewym, towarzyszem zabaw tych Donatich, tak awnych ze zbytku, z przepychu i z gwałtowych namiętności? "Jeżeli przypomnisz", mówi n do Forese Donati, spotkawszy go w kole niestrzemieźliwych całego pokrytego suchym traem i zeszpeconego nie do poznania; .jeżeli rzypomnisz, jakim ty ze mna a ja z toba bym, dziś jeszcze ciężkiem będzie to wspomnieie" <sup>3</sup>). W dalszym ciągu dodaje poeta, że Wir-

> By złożył opłątę Żalu, co hojne łzy wylewać każe.

Purgat XXX. 136, 145.

- <sup>2</sup>) Purgat XXIII, 102.
- <sup>a</sup>) Purgat XXIII. 115-118.

ieczory Florenckie.

1)

12

giliusz odwrócił go od takiego życia, co w Dantejskim języku ma znaczyć, że nauka była mu tarczą przeciw zgubnym pokusom. Nam zaś godzi się może przypuszczać, że życie czynne, życie polityczne ze swojemi wzruszeniami i upomnieniami, skuteczniejszą jeszcze być musiało w tej mierze obroną, i pewniej niż nauka położvć mogło koniec temu okresowi marności i rozkoszy, nie wykorzeniając przecież ze wszystkiem z jego serca cielesnego żadła, które go do końca dreczyło. W tym samym także jubileuszowym roku 1300 objał Dante wysoki urząd Priora Rzeczypospolitej, urząd, który miał doprowadzić go do wygnania i tułactwa przez resztę życia. Widok zatem wielkich wstrząśnień politycznych we Florencyi, i widok wielkiej chrześcijańskiej skru chy i pokuty w Rzymie, schodzac sie raz w jednej i tej samej chwili, wywarły na dusz chrześcijanina i poety głębokie wrażenie, z któ rego wytrysła pierwsza myśl Boskiej Kome

Taka zresztą stanowsza kryzys, taki zwro do ascetycznych uczuć, po życiu spędzonem m usługach "wesołej sztuki" i donne gentili, ni były wcale zjawiskiem rzadkiem podówczas w Pro wancyi, ani we Włoszech. Historya trubadurów wskazuje wiele przykładów podobnych, a mię dzy ich zaalpejskimi naśladowcami, dość wy mienić imiona takie, jak Pannucio dal Bagno, Bacciarone, Tomasza z Faenzy, Guittone z Arezzo, — 179 —

órzy wszyscy żyli przed Dantem, a wszyscy stawili nam opis mniej lub więcej budujący allegoryczny podobnego odrodzenia moralnego. to przykład, jak jeden z nich opisuje swoje yrzeczenie się "szalonej miłości" a nawrócenie > Najświętszej Panny:

> Poi fu dal mio principio *a mezza etate* In loco laido, disorrato e brutto, Ove m'involsi tuto...<sup>3</sup>)

nie podobna w tych wierszach chropawych ie dojrzeć wyraźnych zarodów pierwszych strof Świętego poematu": mezza etate tutaj przypoina bardzo sławne mezzo del cammin Dantego. ylko, kiedy pod wpływem i wieku, i takiego anu duszy, Pannuccio, albo Guitone, podobnie ik ich mistrze w Prowancyi, rzucają po prostu ogień to, co wielbili, i przeklinają swoje dawne szaleństwo", to Alighieri pod tym samym wpłyem, w tych samych powodach, znalazł nahnienie jedno z najwznioślejszych, jakie kieykolwiek danem było geniuszowi poety.

Miłość może błądzić i grzeszyć skoro jest

<sup>1</sup>) Rime di Fra Guittone d'Arezzo (Ed. Valeriani). Cann III.

A potem naraz w połowie wieku

Znalazłem się w miejscu ohydnem, dzikiem i strasznem, Gdziem się zabłąkał cały.

uduchownioną, skoro przestaje być prawem mechaniki lub popedem instynktu: może stać sie wtedy zarodem tak dobrze wszelkiej cnoty, jak "wszelkiej czynności ściagającej kare". Te ogólna zasadę, która rządzi całem jego Kosmos, stosuje Dante także do tego mikrokosmu, którym jest człowiek, do pociągu zmysłów i do miłości kobiety. Jeżeli skłonność taka wiedzie człowieka do upadku i do upodlenia, "gdy zwróci swe kroki na droge mylna, goniąc za szczęścia złudnymi obrazy, które obietnic nie ziszczają żadnych", to znowu ona stać się może źródłem pragnień i dążeń naj wznioślejszych, formą na odlew "przymiotów do brych i nawyknień prawych", kiedy zwrócona do wzniosłych przedmiotów i "przejęta jest cnota wysoka" 1). Rozróżnienie to nasuwało się Dantemu choćby tylko wskutku jego wielkiej od j Platona przyjętej teoryi, a było czemś inn zupełnie od tej skruchy, z jaką nawrócony trubadur zwykł był patrzeć na "szaloną" miłość swoich lat młodych. A kiedy zastanowienie i pamięć zwrócił na siebie samego i na swoją przeszłość, kiedy "w niedoli wspominał o dniach szczęścia", musiał Dante pomyśleć i o tej dziewczynie, która obudziła pierwsze uderzenia jego serca i pierwsze dźwięki jego liry. Jej zawdzięczał swoją chwałę, jej to, że "nad gmin się

<sup>1)</sup> Purgat. XXX passim.

wzniósł" 1), jej obraz zachował całą czystość dziewicza pośród tylu wspomnień, tylu innych nie tak niepokalanych miłości, a wreszcie w niej była ta godność i powaga, to "piętno dokonania i doskonałości", jakie na ziemskiej istocie śmierć tylko wyciska. W ten sposób, naturalny zupełnie i łatwy do pojęcia, stała się Beatrix w planie "poematu świętego", który już Dante układał w głowie, symbolem idealnej miłości, a niezrównany urok sztuki uzupełnił, wykształcił ten pomysł, i zrobił z niego wzniosłą postać, którą widzimy w Boskiej Komedyi. Sposobem daleko mniej naturalnym, a zwłaszcza daleko mniej szczęśliwym, przeniósł Dante ten cały symbolizm wstecz, i umyślił zastosować go do dzieł swojej młodości, dorobić allegoryczna i platoniczna interpretacyę do sonetów i canzon, pisanych niegdyś za młodu, w duchu i podług prawideł del bello stile, pod wpływem rycerskiej miłości i poezyi trubadurów. I oto początek i powód prozaicznej cześci dodanej do Vita Nuova, części oczywiście sztucznej, naciąganej, dowolnie dorobionei. ale której ostatni ustęp godzien jest uwagi i pamieci, bo zawiera w sobie jakoby preludium i argument Boskiej Komedyi, której pomysł był już podówczas dojrzały, a plan zupełnie gotowy. W zakończeniu Vita Nuova, wspomina

<sup>1</sup>) Inf. II. 105.

Dante o pielgrzymach, których widział, gdy przez Florencyę szli do Rzymu w roku jubileuszowym, a potem dodaje: "Wkrótce potem miałem cudowne widzenie, w którem patrzałem na takie rzeczy, że postanowiłem nie mówić już nic więcej o tej błogosławionej (Beatrice), aż do czasu, kiedybym zdołał mówić w sposób zupełnie jej godny. Żeby do tego dojść, uczę się, ile tylko mogę, a ona wie o tem dobrze. To też, jeżeli Ten, przez którego jest wszystko co żyje, pozwoli mi jeszcze życia, spodziewam się powiedzieć o niej kiedyś, co o żadnej innej nigdy powiedzianem nie było".

Obietnica dość dumna w swojej całej chrześcijańskiej pokorze: ale Mistrz miał ją kiedyś spełnić świetnie, łącząc szczęśliwie razem dwie wielkie myśli, nierównej oczywiście wartości, ale pod względem poetycznym podobnie wzniosłe: platońską ideę miłości i katolicka wiare w świętych obcowanie. Czy jest coś na świecie piekniejszego, bardziej wzniosłego i uroczego razem, jak ta nauka naszego Credo o nieustannym związku, o wzajemnem połączeniu przez modlitwy i prośby, między Kościołem cierpiącym, wojującym i tryumfującym? Czy jest co wznioślejszego nad ten dogmat jedności między świętymi w niebie, duszami cierpiącemi w czyścu i wiernymi żyjącymi na ziemi? W tym Kościele, wszystko jest wspólne: modlitwy, dobre uczynki zasługi i łaski; "jednem ciałem jesteśmy, a każdy zosobna jeden drugiego członkami", mówi św. Pawel: niech wiec nie bedzie .rozerwanie w ciele, ale, izby jedne członki o drugich staranie miały" 1). Ten wezeł miłości, którym nasza wiara związała świat widzialny z niewidzialnym, ten boski system wzajemnego ubezpieczenia, jaki ona zaprowadziła pomiedzy życiem a śmiercia, nie mógł ujść uwagi Dantego i pominietym być w jego katolickiej epopei. Czyliż miałbym potrzebe przypominać, jak on owszem z nauki tej korzysta, jakie na podstawie tego dogmatu i z jego pomocą tworzy kolosalne i patetyczne obrazy? przypominać te epizody tak przeimujące, tak niezapomniane nigdy, jak Manfred, Buonconte, Sordello, Malaspina, Hugo Capet, Forese Donati, Guinicelli, Cacciaguida? Na każdym kroku tej wędrówki zatrzymują poetę biedne dusze, błagając, żeby ich krewnych i bliźnich pozostałych na ziemi prosił od nich omodlitwy, bo "szczeremi modły wyrok może być skrócony, a pomoc stamtad wielce nas posuwa"2). Na każdym kroku zatrzymują go, żeby pytać, co robią, jak się sprawują ci, których kochają, a którzy jeszcze progu wieczności nie przebyli. Jakie współczucie rzewne, jaką troskliwość ser-

<sup>1)</sup> Do Rzymian XII. 5--I. do Kor. XII. 25,

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Purgat. III. 136-145.

deczną, okazują te dusze czyścowe, "anielskie motyle, lecące bezbronnie ku sprawiedliwości" dla biednych poczwarek pozostałych na ziemi! W tem miejscu bowiem, jak oczyszczają się złe skłonności, tak dobre znowu ziemskie uczucia "doskonalą się" i szlachetnieją;

A'miei portai l'amor, che qui raffina 1),

mówi jedna z tych dusz, w słowach, którym równych niewiele na świecie. I podobnie także, ta czułość już na ziemi dziewicza i platoniczna, jaką za życia mogła mieć Beatrice, stała się w niebie ciągłą przyczyną błogosławionej za przyjacielem nieszczęśliwym:

L'amico mio, e non della ventura...<sup>2</sup>)

Przyczyna ta, dodać jeszcze należy, jest czemś więcej nawet, niż prostą modlitwą, sięga dalej, niż "Świętych Obcowanie" w rozumieniu Kościoła. Rzecz dziwna! krytycy Dantego, najprawowierniejsi, nawet i najbystrzejsi, jak Ozanam naprzykład, albo Philatethes<sup>8</sup>), olśnieni

<sup>1)</sup> Wielką miłością swoich ja kochałem:

Dzisiaj ta miłość tu się doskonali. Purgat. VIII. 120. <sup>2)</sup> Przyjaciel mój, ale nie losu. Inf. II. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ozanam, Dante, et la philosophie catolique au XIII siècle. Paris 1845. Philaletes (Jan król Saski), Die Göttuche Komoedie (tłómaczenie i komentarz). Leipzig 1865. (3 tomy).

eknością fikcyi i jakby oczarowani jej uroem, nie dostrzegli w Dantejskiej teologii tego elkiego braku, że nigdzie niema ani najmniejej wzmianki o Aniele Stróżu. Beatrice bierze ı siebie, przywłaszcza sobie niejako w Boskiej omedvi te role względem swojego kochanka, st jego opiekuńczym duchem i jego patronką niebie. Od chwili rozstania, od chwili, "gdy e od ciała wzniosła do ducha", nie przestała i chwile czuwać nad nim i martwić się jego zesznemi zboczeniami<sup>1</sup>). Daremnie starała się prowadzić go na dobra droge, jużto ukazuc mu się we śnie, już podając mu dobre myi i wzniosłe pragnienia: nic nie zdołało zatrzyać go na niebezpiecznej pochyłości, zawiodły "wszelkie środki na zbawienie jego"<sup>2</sup>). W tej stateczności nic jej nie pozostało, jak uciec się

) ostatecznego środka: umyśliła przeprowadzić ) przez przybytki potępionych, pokazać mu na :zy kary przeznaczone dla zatwardziałych grzeszków. Sama czeka na niego na szczycie Czyśca,

Raju Ziemskim, a kiedy żałujący pokutnik spina się tam nareszcie, oparty na ramieniu irgila, ona nie szczędzi mu najtwardszych wyutów, ażeby "większego wstydu doznał za swe ny". Czy mu nie wstyd, że zapomniał tak

<sup>• •</sup> Purgat. XXX, XXXI.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Purgat. XXX. XXXIII. passim.

rychło? że tak słabo opierał sie postrzałom rzeczy zwodniczych? że tak nizko upadł pomimo lat doirzałych, i choć "miał brode", dawał sie chwytać w te same zawsze dobrze znane sidła? "Nowotny ptaszek czeka, aż nań strzelą dwa lub trzy razy, lecz na tego, co porósł w pierze, próżno nowe zastawiać siatki". I dopiero kiedy ukochanemu zbłakanemu dała zmierzyć cała głebokość jego upadku, kiedy on musiał stać przed nią ze spuszczonemi oczyma, "jak dzieci, kiedy uznaja wine i żałują za nią", dopiero kiedy z ust jego usłyszała spowiedź pełną żalu i upokorzenia, dopiero wtedy przebacza mu i otwiera skarby najwyższej miłości. Porywa go i unosi w sfery niebieskie, między planety i ponad planety, ukazuje mu mieszkanie błogosławionych, aniołów i archaniołów, tłómaczy mu tajemnice najbardziej niedocieczone. A kiedy doszli wreszcie do samego "niebieskiego dworu", ona rzuca mu na pożegnanie ostatnie spojrzenie i wraca na swoje miejsce w chwale wybranych, w płomienistej róży, ale i tam jeszcze widać ja, jak "rece składa" i za nim się modli...<sup>1</sup>).

W tej roli przewodnika po niebiesiech i tłumacza świętych tajemnic przybiera córa Portinarich rozmiary nadludzkie i nadprzyrodzone, i wydaje się czasem, jak żeby była istnem wcie-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Parad. XXXIII. 38, 39.

- 187 —

<sup>4</sup> leniem bożej nauki, absolutną i najwyższą wiedzą. A dwa wieki później, kiedy Rafael zechce w sławnej Stanzy malować allegoryczną figurę Teologii, wyobrazi ją pod tą postacią, w jakiej pośród Ziemskiego Raju ukazała się Dantemu Beatrice.

#### MARCHESE ARRIGO.

Sovra candido vel, cinta d'oliva, Donna m'apparve, sotto verde manto, Vestita di color di fiamma viva <sup>1</sup>).

### AKADEMIK.

W tej ostatniej najwyższej apoteozie jest ona tą donna di virtù, przez którą rodzaj ludzki dostaje się wyżej ponad ziemskie rzeczy i sfery, jest tą światłością, która jest "pośrednikiem pomiędzy prawdą a rozumem".

Che lume fia tra il vero e l'intelleto<sup>3</sup>).

I znowu tu, jak wszędzie, to powiązanie, ten stały synkretyzm miłości i światła, który jest myślą podstawną Dantejskiego Kosmos. Tylko Beatrice, będąc aniołem stróżem i niebieskim

<sup>a</sup>) Infr. II. 76, 77. Purgat, VI. 45.

W wieńcu oliwnym, po białej zasłonie, W zielonym płaszczu zjawiła się Pani, Barwą żywego płomienia odziana. Purgat. XXX. 31, 33.

przewodnikiem dawnego kochanka, nie przestaje mimo to być jego muza i jego natchnieniem przy pisaniu "poematu świętego". Ona to, za przewodnika po ciemnych regionach kary i pokuty wybrała mu Wirgiliusza, "zaszczyt i światło poetów", wielkiego w starożytności śpiewaka zagrobowych krain, tego, który także opisywał zstapienie do piekieł: Descensus Averno. Ona, i niejednokrotnie, przykazuje Dantemu, żeby, gdy wróci na ziemie, opisał wszystko, co z łaski jej widział: "Ty zapisz to sobie dobrze, a słowa które ode mnie słyszałeś, pamiętaj powtórzyć tym, których życie na ziemi jest tylko gonitwa ku śmierci"<sup>1</sup>). Donna gentile z młodości Dantego stała się wspaniałomyślną orędowniczką jego zbawienia i wspomożycielką przy dziele, które miało go nieśmiertelnym zrobić na wieki. A nic nie da się porównać z tą sztuką, z jaką on połączyć zdołał rzeczywistość i życie z ideałem, w tem przemienieniu, w tej Transfiguracyi istoty ziemskiej w uwielbioną.

Niech więc, pani — i to będzie zakończeniem mojej długiej mowy — nie wyrzuca sobie, że śmiała wątpić o miłości Dantego do Beatrix Portinari. Powątpiewania te mają słuszny powód, ale nie ujmują nic kreacyi jednej z największych, jakie duch ludzki począł i wydał.

<sup>1</sup>) Purgat. XXXII. 103. XXXIII. 52.

o jeżeli prawdą jest, że autor Vita Nuova nieaczej kochał i śpiewał swoją donna gentile, k wszyscy adepci "wesołej sztuki" i "pięknego ylu" to wieszcz Boskiej Komedyi zdołał powiezieć o swojej donna di virtù to, "co o żadnej nej nigdy powiedzianem nie było", i nigdy żadnej powiedzianem nie będzie.

### HRABINA.

Wiesz pan, że nasz dzisiejszy wieczór wyedł dzięki panu na coś bardzo podobnego do owanckich cours d'amour, a wątpię, żeby ryrze i poeci XII wieku słyszeli byli coś poętniejszego i bardziej nauczającego. Widocznie yła dziś kolej na cudzoziemców; popisywali się rzed nami Gallowie i Sarmaci. Ale przyjdzie zień chwały i dla nas, a Włochy nie dadzą się yprzedzić: non è vero, principe?

### KSIĄŻĘ SILVIO.

Jakto? Do mnie pani zmierzasz? mnie wyzyasz na taką rozprawę, starego pedanta, zagrzęego między Rzymianami i Grekami?

#### HRABINA.

Che, che, che, principe! Proszę nie udawać. lidzę w oczach Księcia, że masz dość do poiedzenia o tem zagadnieniu, które mi nie daje okoju. Ah carissimo! jeżeli mi dasz nareszcie

- 8

- 190 -

to wytłumaczenie, którego tak pragnę, uwieńczę cię kwiatami, jak robili Rzymianie i Grecy, uściskam cię w jasny dzień na *Corso* podczas karnawału; gotowabym nawet, *Dio mio*, przez wdzięczność uczyć się po grecku!...

# III.

# DANTE I KATOLICYZM.

Ksiażę Canterani i tajne dzieje jego pedantyzmu. Ideał religijny Dantego. Dziwaczny system Gabryela Rossetti i jego szkoły. Próżne naciagania protestanckiej Egzegezy. Gwałtowne wyrzekania Alighierego na zepsucie Kościoła. In necessariis unitas. Katolicka prawowierność Boskiej Komedyi. Milton, Klopstock i Dante. Dražliwy i dręczący problem potepienia i zbawienia. Liberalizm i miłosierdzie katolickiego poety. Bohaterowie i geniusze Starożytności. Czy w życiu Dantego była jakaś epoka religijnego zaćmienia i filozoficznej negacyi? System p. Karola Witte. Jego hipoteza Trylogii dantejskiej. Alighieri niejako Faustom i Manfredem XIV wieku. Rozbiór i stanowcze odrzucenie tej hipotezy. Wiedza i wiara w wiekach średnich. Stała i nigdy niezachwiana cześć Dantego dla filozofii. Charakterystyczna postawa poety w kołach herezyarchów i sekcyarzy w Piekle. Dante w wolnomyślności widzi tylko swawolną zmysłowość. Charakterystyczne luki w Boskiej Komedyi: ani Job ani Prometeusz w niej nie wzmiankowani. Ciekawy epizod o Ulyssie. Naturalne pojęcie złego w wiekach średnich, a metafizyczne spekulacyjne w naszych czasach. Credo Dantego.

Książę Silvio Canterani nie zawsze był tym zakutym antykwaryuszem i *pedantem*, za jakiego

rad się podawał przed ludźmi. Starsi pami go doskonale młodym i świetnym dyplo przy poselstwie neapolitańskiem w Wiedni był bowiem dwukrajowym obywatelem Pań Kościelnego i Obojga Sycylii — i pamietali w różnych stolicach europeiskich, gdzie po lei przebywał, poszukiwanym był i lubiony swój rozum, dowcip i wytworne obejście. słany do Wiednia około roku 1844 w sto sekretarza legacyi, szybko i łatwo zjednał s łaski wielkiego świata austryackiej stolicy, a umiał podobać sie staremu ksieciu Kanclerz że stał się codziennym poufałym gościem w łacu na Ballplatz. I tam też, w sławnym : nie ksieżnej Metternich, poznał młody dyplo: piękną Olgę Galajeff, która niebawem zo jego żoną.

Zamieszkawszy pod koniec roku 1845 w wspaniałym pałacu Canterani na *Piazza Ś Martiri*, który w przewodnikach podróży Ba ckera i Murraya polecony jest szczególnej dze zwiedzających wieczne miasto cudzoz ców, księżna Olga doznała w Rzymie tak przyjęcia, na jakie zasługiwała swoją piękno wdziękiem i swojem już podówczas wiadoi przywiązaniem do zasad religijnych, a saloi stał się niebawem wcale znaczącem centrum czesnego kółka zelantów. Kardynał Lambrusc w samych zaraz początkach jej pobytu w

mie przyczepił młodej księżnie przydomek matki Kościoła, a w przydomku było przynajmniej tyle trafnej przenikliwości, ile złośliwości. Z tym skorym popedem i z tym brakiem równowagi, który tak często daje sie widzieć w słowiańskich naturach i wyobraźniach, ksieżna, zaledwo staneła nogą na poświęconej ziemi Rzymu, zajęła się wielkim, namiętnym, rozpłomienionym zapałem dla wszystkich spraw Kościoła i wiary. Wypadki, które rychło potem nastały, przemiany i wstrzaśnienia pierwszych kilku lat pontyfikatu Piusa IX, musiały oczywiście podnieść jeszcze ten zapał i tę żarliwość. Księżna Canterani, tę sprawiedliwość oddać jej należy, mało się zajmowała stroną polityczną tej restauracyj, która sie rozpoczeła z powrotem papieża z Gaety: dyplomatyczne intrygi, walki, jakie o wpływ swój prowadziły na dworze rzymskim różne dwory zagraniczne, tak, jak i wszystkie usiłowania i prace restauracyjne, skupione w ręku zręcznego kardynała sekretarza Stanu, to wszystko obchodziło ja bardzo mało. Za to ten ruch teologiczny, który się wówczas poczynał i rozwijał około, a niebawem i w samym środku Watykanu, i który dażył z roztropna i umiarkowana, ale niezłomną stanowczością do ogłoszenia pewnych dogmatów, do zastąpienia tu i owdzie liturgii miejscowych, odmiennych, jednostajną liturgia rzymska, do przywrócenia dawnej kato-Wieczory Florenckie. 13

lickiej hierarchii w krajach protestanckich, ten ruch, te przedsięwzięcia i prace miały przywilej, że gorliwość księżnej rozpalały do najwyższej egzaltacyi. Stopniowo i z czasem wyniosły się żywioly światowe i świeckie z salonów na Piazza Santi Martiri, a miejsce ich zajeli wyłacznie duchowni, kardynałowie, monsignori, jenerałowie zakonów, legaci, ablegaci, protonotaryusze i misyonarze apostolscy. Monsignor H..., potomek wielkiej, a odwieczną gorliwościa swoja w katolickiej wierze sławnej angielskiej rodziny. nazywał żartobliwie salon księżnej Canterani Soborem out of session. W szlachetnym zapale dla sprawy, która z każdym dniem droższa sie jej stawała, nie ulękła się piękna zelantka żadnej pracy i przed żadną się nie cofnęła: wzięła się do nauki odważnie i wytrwale, zatopiła się w Summie św. Tomasza, w Ojcach Kościoła i ważniejszych przynajmniej dziełach kontrowersyjnej treści. Niektórzy szczęśliwi, uprzywilejowani i wybrani w Rzymie czy poza Rzymem, otrzymali nawet z jej rak po egzemplarzu prześlicznie wydanego, a do księgarskiego handlu nieprzeznaczonego dzieła, któremu dała tytuł: Stosunek Buddyzmu do Wiary świętej katolickiego Kościoła.

Książę Silvio zrazu nic sobie nie robił z przestrogi mniej lub więcej miłosiernej kardynała Lambruschini; zapał młodej żony do teologii

wydawał mu się nieznaczącą kobiecą fantazyą, przemijającą naturalnie, a lepszą bez porównania od wszystkich błahych zajęć, jakiemi zazwyczaj zabijają czas damy rzymskie. A kiedy wreszcie spostrzegł się, że ta fantazya miała swoje złe strony i skutki, przekonał się zarazem, że stała sie ona już namietnościa głęboka, wyłączną, głuchą na wszelkie przedstawienia, gotową zawsze do walki i do "meczeństwa". Nie chciał wyzywać nieba i ustapił miejsca teologii: a tymczasem śmierć jedynego, czule kochanego dziecka, zerwała ostatnie wezły wspólnych uczuć między małżonkami i każde odtąd poszło w swoją stronę. Książę zbyt szanował przekonania żony, o których szczerości przeświadczony był zupełnie, iżby miał prowadzić z niemi walkę głuchą podjazdową, obojga niegodna; zbyt dbał o swoja własną godność na to, by ludzi miał przypuszczać do tajemnic swoich domowych zmartwień; na szukanie pociechy w pospolitych rozrywkach był za poważny, za stateczny; o tem więc tylko myślał, jak stworzyć sobie zatrudnienie zdolne zająć zupełnie jego umysł, a nie wystawić na szwank jego honoru. W ogromnym pałacu swoich przodków nie miał ani domowego ogniska, ani światowego salonu, ale miał zawsze bibliotekę, "pogańską" wprawdzie, ale bardzo wyborową i bardzo bogatą; w tej się więc zamknął. Otworzywszy przypadkiem Eschyla czy Tucydidesa,

przekonał się o prawdzie, której przedtem nie był dostrzegł, mianowicie, że Jezuici mieli swoje zalety, i że ich metoda nauczania, choć tak okrzyczana i tak niby przestarzała, zostawiała w głowie ucznia fundament niewzruszony i zapas obfity znajomości literatur klasycznych. Dzieki pierwotnemu wychowaniu, które u nich odebrał, ksiaże bez wielkiego trudu i w czasie stosunkowo bardzo krótkim, przyswoił sobie zupełnie i doskonale język łaciński i grecki, a studya starożytności stały się odtąd jego pociechą w domu i jego osłona przed ludźmi. Z tem delikatnem uczuciem dusz szlachetnych, które smutki swoje lubią ukrywać przed okiem świata, ksiaże robił co mógł, żeby tym oczom ciekawym zasłonić prawdę swoich domowych stosunków. On miał swoją manię starożytności, żona miała swoja teologiczna żarliwość: jedno stawało za drugie i jedno drugie równoważyło, i małżeństwo wydawało się zgodnem i dobranem w dwojakiej ale równej sobie ekscentryczności. A świat znowu nie jest tak zły, jak o nim głosza: odpłaca nam zwykle trudy podjete dla uniknienia jego obmowy, i wspaniałomyślnie przestaje się nami zajmować. I tak też zachował się względem casa Canterani. Pozory dały się zachować najściślej aż do końca: bo kiedy po wejściu wojsk Wiktora Emanuela do Rzymu książę Silvio postanowił przesiadywać naprzemian w Neapolu i we

Florencyi, księżna wprawdzie uznała za swój obowiązek protestować obecnością swoją przeciw uzurpacyi i uzurpatorom, i zostać na wyłomie zrobionym koło Porta Pia 20-go września 1870 r., ale przyznawała pierwsza, że mąż nie miał w tej mierze takich samych jak ona zobowiązań, jakoteż i to, że lepiej dla niego usunąć się z góry od wszelkiego zetknięcia z nowym rządem, zetknięcia, które musiało być nieprzyjemnem, a mogłoby być źle rozumianem i tłómaczonem.

W willi Albani, w tem towarzystwie sympatycznem, które go tam otaczało, książę nie wyrzekał się bynajmniej swoich od lat dwudziestu z góra powzietych zwyczajów, i nieraz wystawiał się na przyjacielskie żarty hrabiny swojemi cytatami z autorów starożytnych, i natarczywością (dolce mania, jak sam mawiał), z jaką chciał koniecznie uczyć ją po grecku. Zaręczał jej przy każdej sposobności, że to jedyna perła, której brakło jeszcze w koronie jej doskonałości. Hrabina zreszta wiedziała (tak, jak i jej goście) i nieraz przekonać się miała sposobność, że w swojem długiem odosobnieniu książę nie zamykał się wcale w sferze samych tylko nauk klasycznych: uwagi, które tu i owdzie przy okazyi wtrącał, dowodziły aż nadto widocznie, że ani historya, ani filozofia, ani sztuka, obcą mu nie była, i że rozmyślać musiał wielce i głeboko

nad niejednem zagadnieniem życia. Do rozmów wieczornych przecież do tej pory mieszał się mało i chyba tylko przypadkiem; ostrożnie zawsze, i jakby niechętnie, z oporem; zdziwienie też było niemałe na widok, że kiedy go *padrona di casa* wezwała, on nie wymawiając się wiele, przyjął pierwszą rolę w zapowiedzianej na wieczór następny dyskusyi. Było też w całem tem gronie niezwykłe a niezupełnie ukryte poruszenie ciekawości, kiedy nazajutrz wieczorem, o zwykłej godzinie, Hrabina, ukończywszy zaledwo jakiś *prélude* Chopina, odegrany z wykwintnym wdziękiem i uczuciem, odezwała się do niego głosem, w którym było dużo pieszczotliwej zachęty, ale był i rozkaz:

- Mości książę;

... Scocca

L'aco del dir, che insino al ferro hai tratto 1).

## KSIĄŻĘ SILVIO.

Nie sztuka już teraz dobrze tym "łukiem mowy" wymierzyć i trafić w sedno, kiedy poprzednie, tyle nauczające rozmowy, oświeciły cel i ze wszech stron zatoczyły obwód około tego punktu środkowego. Przesunęli się dotąd przed naszemi oczyma różni ludzie i w tym sa-

1)

Puszczaj łuk mowy, Coś go już napiął po żeleźce same. Purgat. XXV. 17—18. mym zawsze jednym Alighierim, ale żaden w istocie nie wytłumaczył nam jeszcze zagadki tego tajemniczego a bolesnego pomieszania, tego uczucia, dręczącego jakiegoś a przecież przykuwajacego uroku, jak się pani dobrze wyraziłaś, w jakie wprawia nas zawsze to wielkie imię i ta groźna postać Dantego. Jego osobiste cierpienia i jego smutne losy jako obywatela, z pewnością nie dochodzą miary nieszczęść Tassa, Miltona lub Cervantesa. Jego natchnienie było wviatkowem, szczęśliwem, jak mało które na świecie, pod względem równej zawsze siły i pewności: nie znał on tych zapasów śmiertelnych między alta fantasia i possa, w których szamotał się geniusz Michała Anioła, u niego myśl nie uderzała się nigdy skrzydłami o formę czy o materyę twardą i nieużytą. To wszystko wiemy; a do tego jeszcze dyskusya bardzo wyczerpująca, wykazała nam jasno, ile jest prawdy, a ile zmyślenia w cierpieniach miłosnych autora Boskiej Komedyi. Mając to wszystko, możemy już poprzestać na jednem tylko, i wziąć pod śledztwo człowieka duchowego w Alighierim, człowieka myśli i wiary, żeby dojść wreszcie, jeżeli to niepodobnem nie jest, do ostatniego słowa tej zagadki, tego przeznaczenia i życia patetycznego, jak żadne może na świecie. Czy słowo to, czy tajemnica tragedvi Dantego, nie znajdzie się czasem w jego religijnym lub politycznym ideale,

w pojęciu, jakie miał *de Civitate Dei*, albo o ziemskiem ludzkiem społeczeństwie? w zaprzeczeniu straszliwem, jakiego doznał ten ideał czy to pojęcie, od współczesnego świata, lub od tego, który nastał później? Oto, co z łaskawem pozwoleniem spróbuję, teraz roztrząsnąć.

Bez najmniejszego kłopotu i wahania przystepuje do strony religijnej tego pytania, jakkolwiek zabłąkać się na tym gruncie tak łatwo, a niejeden z komentatorów Dantego znalazł tu właśnie swoją selva selvaggia. Wiadomo panom, przez jakie dowody i wywody autorowie tacy jak Foscolo i Rossetti, a szkoła ich za nimi, doszli do tego, że Alighieri wydał się im jakoby głową wielkiego jakiegoś mularskiego bractwa, które w XIII i XIV wieku pracować miało skrycie nad obaleniem katolickiego Kościoła. Za naszych już czasów, Francuz jeden, pan Aroux, który zaczał od tego, że w prostocie ducha, jak sam wyznaje, tłómaczył Boska Komedye w roku 1842, nie widząc w niej żadnych ukrytych myśli i dążeń, dorozumiał się z czasem, że kryje się w niej straszliwa "komedya Albigensów", a naprowadzony na szcześliwy domysł wykładem Rossettego, więcej może jeszcze wrażeniem rewolucyi lutowej, ogłosił Dantego za najniebezpieczniejszego z niebezpiecznych i szkodlivch 1). Protestanci znowu nie omieszkali, ma e rozumieć, wyszukać w nim różnych "pieriastków Reformacyi" i witali z zapałem je-1ego z wielkich poprzedników Lutra w poecie, óry tyle razy chłostał bez miłosierdzia zepsue w Kościele, i rzucał gromy między wieloma nemi rzeczami na owe odpusty, którymi "tua sie wieprze św. Antoniego i wielu innych prszych, niżli wieprze"<sup>2</sup>). Żadne jednak z tych źnych a dziwnych przypuszczeń nie wytrzyało próby cokolwiek ściślejszego badania i dziś den krytyk poważny nie będzie już uważał potrzebne mówić o prawowierności zupełnej oematu świętego", tem mniej będzie o niej atpił. Prawda, że mnogie są i srogie w tym emacie skargi na politykę dworu rzymskiego na rozpasanie duchownych, od tej sceny stranej w piekielnem kole Symoniaków, gdzie Mi-)łaj III, głową na dół zakopany w żarze, z noımi sterczącemi do góry i parzonemi ogniem, vli sie i biorac Dantego za Bonifacego VIII, oła: "Czy już tutaj przybyłeś? o Bonifacy!" ---1 tej sceny tak w inwektywach zuchwałej, że wnego niema nic nawet u Aristofanesa, aż do ów św. Piotra w Raju o podupadłem Papie-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) E. Aroux. Dante hérétique, révolutionaire et sociate. Paris 1854.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Parad. XXIX. 181-126.

stwie, "słów mściwych, na które całe niebo rumieni sie ze wstydu"<sup>1</sup>), co za szereg wyrzutów gorzkich, krwawych, nie do zatarcia i nie do zapomnienia! A przecież, kto dostrzeże w nich najlżejszego choćby cienia napaści na Papiestwo jako dogmat, najmniejszej dla niego ujmy, lub watpliwości najprzelotniejszej o jego boskim poczatku? W wiekach średnich — przypomnijmy to sobie - słowa nie bały się śmiałości i otwartości, bo serca były pewne swojej wierności i uległości. Wszakżeż sam św. Bernard wyrzucał duchownym, że "wiecej myślą o tem, jak wypróżniać kieszenie swoich owieczek, aniżeli o tem, jak ich wady wykorzeniać" — a wielcy doktorowie tych czasów, jak Gerson, Clémengis d'Ailly, przemawiają niekiedy tak gwałtownie, że bynajmniej nie ustępują Dantemu. Prawda i to że sam Kościół w owych wiekach nie był obraźliwym, tak na pewne rzeczy drażliwym...

### DOM FELIPE.

Za pozwoleniem. Jeżeli w średnich wiekach Kościół był wyrozumiałym i cierpliwym na zarzuty mniej lub więcej słuszne — *in dubiis libertas* — to dlatego, że zasadę wiary widział pewną i niewzruszoną: *in necessariis unitas*.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Inf. XIX. 53-57. Parad. XXVIII. 28-30.

## VICOMTE GÉRARD.

Zupełnie to samo, co ten biedny książę Pergny powtarzał zawsze naszym legitymistom orleanistom: uznajcie naprzód zasadę cesarwa, a potem bądźcie sobie w opozycyi, ile am się podoba.

## KSIĄŻĘ SILVIO,

In necessariis unitas, dobrze, żeś nam księże rałacie przypomniał zasadę, której Dante w cam ciągu swego życia oddaje hołd najzupełiejszy i najwyraźniejszy. Ten sam Bonifacy VIII, tórego tak chłoszcze za symonię, i za to, że ył Guelfem, ten sam przyrównany jest do krzyowanego Chrystusa, kiedy jest mowa o niegonym na niego zamachu w Alagni. Nogaret Colonna nie są wtedy podług Dantego lepsi d "dwóch łotrów", Filip Piękny jest nowym krutnym Piłatem, a na sprawców zbrodni tak hydnej wzywa on "pomsty" nieba, którą słodką" nazywa.

### MARCHESE ARRIGO.

Veggio in Alagna centrar lo fiordaliso E nel Vicario suo Christo esser catto.

Veggiolo un' altra volta esser deriso: Veggio rinnovellar l'aceto e il fele E tra nuovi ladroni essere anciso. Veggio il nuovo Pilato si crudele, Che ciò nol sazia, ma senza decreto Porta nel tempio le cupido vele.

O signor miol quando sarò io lieto A veder la vendetta, che nascosa Fa dolce l'ira tua mel tuo segreto?<sup>4</sup>)

# KSIĄŻĘ SILVIO:

A pomimo całej znowu gwałtowności swoich przekonań i uczuć gibellińskich, nie waha się umieścić w piekle głowy swego stronnictwa i jego najświetniejszego wyobraziciela, cesarza Fryderyka II, wyklinanego przez papieży, domniemanego autora książki: De Tribus Impostoribus. W jakich zaś znowu gorących słowach sławi św. Dominika i jego zakon za to, że zdeptał herezyę Albigensów, "i tam godził w ka-

<sup>1</sup>) Purgat. XX. 86-97.

Widzę — lilie ciągną do Alagni I Chrystus więźniem w Namiestniku swoim,

Widzę – powtórnie na pośmiech go dadzą. Widzę znów octu i żółci katusze, I pośród nowych łotrów go zabiją.

A nowy Piłat w okrucieństwie swojem Niesyty jeszcze, bez wyroków prawnych, Chciwe swe żądze do Kościoła wnosi.

Panie mój! kiedyż pocieszonym będę I ujrzę zemstę, co w tajnikach skryta, Gniewu Twojego surowość łagodzi. zerskich błędów niegodziwe ciernie, kedy najzięższy napotykał opór" 1). Komandor kazał nam 12. słusznie bardzo, podziwiać te spokojna peność siebie, te świadomość własnej siły, z jaka ante brał sie do swego dzieła i szedł naprzód. ak krokiem równym i śmiałym, tym samym zawsze od poczatku do końca, przenosił się ze strofy do strofy i z jednego koła w drugie, nie wahajac się ani na chwilę i nigdy o sobie i o sztuce swojej nie wątpiąc. I w istocie, nie wiem, co w świecie mogłoby zrównać się z tą u Dantego majestatyczną pewnością siebie i świadomością artysty -- chyba tylko ta sama w nim pewność i świadomość siebie, jako człowieka wierzacego. Te sławne strofy<sup>2</sup>), w których on mówi o swoim geniuszu, o swojej chwale, o wawrzynie, którym ma być uwieńczony na miejscu, gdzie niegdyś chrzest przyjał, następuja zaraz, bezpośrednio i z widocznym zamiarem<sup>3</sup>), So tem uroczystem wyznaniu wiary i prawowierności, które mu zjednało taką pochwałę gorącą uścisk potrójny od samego książęcia Apostotów<sup>4</sup>). Trzebaż dodawać i przypominać, że od sześciu przecież już wieków żaden z następców św. Piotra ani o tem pomyślał, żeby założyć

- <sup>1</sup>) Parad. XII. 100-102.
- <sup>2</sup>) Ibid. XXV. 1-9.
- <sup>a</sup>) Ibid. XXV. 10-12.
- 4) Ibid. XXIV. 122-164.

protest przeciw temu wspaniałemu twierdz Dantego i zatwierdzeniu jego prawowiern przez Piotra? Od sześciu już wieków świat tolicki potwierdza bez przerwy i wahania świadectwo, jakie swojemu ziemskiemu kocl kowi daje Beatrice w niebie:

> La chiesa militante alcun figliuolo Non ha con più speranza<sup>1</sup>).

### DOM FELIPE:

Doskonale! Przytoczyłeś księże te same w sze właśnie, którymi ja zwykłem odpowia protestantom, ile razy zdarzy mi się mo z nimi o Dantem, i widzieć, jak oni zale umieją ukryć swoją złość na to, że kongro cya Indeksu nigdy nie wytknęła nic najwięk mu katolickiemu poecie.

## POLAK.

Dwóch poetów, pełnych religijnego uczi także, próbowało dać protestanckiemu św "poemat święty", boską epopeę: Milton o upa człowieka, Klopstock o jego odkupieniu. ( muż tymczasem, jak protestanci sami przyzn natchnienie Dantego i jego pomysł jest więł

Nie ma od niego Kościół wojujący Syna, któryby miał nadzieję większą. Parad. XXV. 52, 53.

zupełniejszy? Bo jest katolicki, bo jako taki mógł objąć nie sam tylko grzech i łaskę, ale zasługę, i uczynki człowieka, i Czyściec.

# VICOMTE GÉRARD.

Jakto? czv Messiada ma być poematem łaki? Z wyjątkiem księcia, ja tu zapewne jestem z nas jedynym, który zna Klopstocka nie ze słuhu tylko. Czegóż bo człowiek zrobić nie jest zdolny, kiedy przyczepiony do poselstwa przy dworze Meklenbursko-Szweryńskim nudzi sie na śmierć na tej śmiesznej posadzie, a za cała pocieche ma tylko sentymentalną Gretchen, której z nudów chciałby się podobać! Gretchen zaś dbała o to wielce, żebym się rozczulał jak ona nad pobożnym "bardem z Quedlinburga". Iz tego wvnikło, że czytałem Messiadę! czytałem dwie lub trzy pieśni przynajmniej! Alem też błogosławił dekret ministeryalny, który w sam czas przyszedł przerwać mi tę lekturę, i wybawił mnie od Meklenburga, od Quedlinburskiego barda, i od sentymentalnej Gretchen.

## KSIĄŻĘ SILVIO:

Quel giorno più non vi leggemmo avante<sup>1</sup>).

Nie śmiałbym zapewne zalecać nikomu, żeby 11a rozrywki czytał sobie *Messiadę;* a przecież

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jużeśmy w dniu tym dalej nie czytali.

Inf. V. 136.

dla myślącego człowieka jest to zjawisko ; II mujące wcale. Z łona protestantyzmu wychod dwa poematy: Miltona i Klopstocka, a w jedn i w drugim rozdział wyraźny, zupełny, absolutny, miedzy Sprawiedliwością a Łaska; przymuje go i zachowuje ściśle wyobraźnia protestantów nawet w swojej czynności poetycznego tworzenia. Angielski purytanin, syn epoki pełnej religijnych nienawiści i politycznych gwałtów, sekretarz Rady Stanu pod Cromwellem, nie umie podołać swemu zadaniu, kiedy chce pisać Ra odzyskany; zupełnie potężnym, zupełnie soba jest tylko, kiedy za przedmiot ma upadek i potepienie. Ten sam umysł niezłomny i zawziety, który usprawiedliwiał w *Ikonoklaście* stracenie Karola I, ukazuje się w poemacie, kiedy na upadłego Adama Bóg wydaje wyrok, w którym niema miłosierdzia: "musi umrzeć, on i ród jego musi zginąć, bo inaczej zginie sprawiedliwość".

> But to destruction sacred and devote, He, with his whole posterity, must die, Die he or justice must <sup>1</sup>).

W epoce znów spokojniejszej nierównie i rozmiłowanej w tolerancyi, Klopstock bierze sobie za przedmiot Odkupienie<sup>3</sup>); o Adamie mówi tylko

<sup>1)</sup> Paradise Lost. III. 208, 210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gervinus, D. Literatur. T. IV, roz. IX. 4.

tyle, ile potrzeba, żeby przypomnieć idyliczną niemal cichość i łagodną rezygnacye jego końca; Abbadona wzbudza w nim współczucie i pożałowanie; ile razy zaś przystąpić chce do ciemnych, ponurych stron ludzkiej natury i ludzkich przeznaczeń, zawsze Klopstock zostaje poniżej swego zadania. Dante jeden tylko zdołał nie być, jak Klopstock lub Milton, dzieckiem swego wieku, ale umiał być synem Kościoła wiekuistego, Kościoła wojującego, tak samo jak cierpiacego i tryumfujacego. On jeden objął wielką całość tajemniczego zamiaru i dzieła Bożego, i jeden pojął i objął w dziele swojem sprawiedliwość, łaskę i zasługę, i opisał z tym samym zawsze geniuszem i sztuką, zgrozę piekieł, czyśca nadzieję, i niewymowne nieba radości. Nic bowiem mylniejszego i fałszywszego, jak to rozpowszechnione mniemanie, jakoby Alighieri był poeta zawsze tylko i niezmiennie ponurym i strofującym, a odzywać się umiał samym jedynie patetycznym tonem złowrogiej groźby i skargi. Mniemanie to stad, jak rozumiem, poszło, że wszyscy, z małymi wyjątkami, czytelnicy Dantego, zwłaszcza też cudzoziemcy, czytują i znają po największej części samo tylko jego Piekło; kiedy pieśni Czyśca i Raju tchną taką łagodnościa, czułościa i słodycza, że obrazy ich wdzięczne, miłe, spokojne, kreślone miękką, Wieczory Florenckie. 14

pieszczotliwą ręką, są jakby oświecone "jasnością uśmiechu" — col lume d'un sorriso<sup>1</sup>).

A co się zaś tyczy tej kwestyi drażliwej i trudnej, kwestyi potępienia lub zbawienia, nie moge przemilczeć, że w tym naszym katolickim poecie, w tym synu wieków średnich, okrzyczanych za ciemne i ciasne, widze taka otwarta szerokość umysłu, a w sercu u niego tyle miłosierdzia i miłości, jak anibym znalazł, ani śmiał szukać u protestanckich śpiewaków Raju i Messyady. Kto zechce przeczytać XVIII i XIX pieśń Klopstocka, w którym jest mowa o Sadzie Ostatecznym, ten przekona się, ile wyłączności ciasnej, ile oschłości kryć się może pod żarliwością luterską, w oświeconej nawet i łagodnej epoce. Dante tymczasem przekonany jest, że w dniu Sadu niejeden, który Chrystusa nie znał wcale, znajdzie sie bliżej Syna Bożego, aniżeli wielu chrześcijan, którzy go wzywają bezustanku:

> Ma vedi, molti gridan Cristo, Cristo, Che saranno in giudicio assai mem prope A lui, che tal che non conobbe Cristo<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Parad. XVIII. 19.

<sup>2</sup>) ... Wielu jest takich, Co choć wołają ciągle Chryste, Chryste, Będą w dzień Sądu mniej od niego blizcy Niźli ten, który nie znał wcale Chrystusa. Parad. XIX. 106. 108. Kwestya wiecznego zbawienia tych, którzy żyli notliwie, a łaski chrztu nie otrzymali nigdy, vidocznie niepokoi umysł mistycznego pielgrzyna, nasuwa mu się ustawicznie, dręczy go i pobycha niekiedy w dziwne sprzeczności. "Człoviek urodzony na brzegach Indusu" — tak stavia sobie raz przykład i pytanie<sup>1</sup>): "nie słyszał nigdy o Chrystusie, nikt mu o Nim nie mówił, nikt go nie nauczył. Wszystkie jego chęci i jego iczynki były tak dobre, jak tylko za sprawą ozumu samego być mogły. Umarł bez chrztu,

więc poza Kościołem i wiarą. Jakaż sprawieiliwość mogłaby takiego potępić? i cóż on winien, że wiary nie miał?..." Napróżno odpowiada Dante sobie samemu na to pytanie, że nie trzeba badać tego, co niezbadanem pozostać musi, ani wzroku, który "na odległość jednej piędzi sięga" wytężać, żeby przejrzał nieskończoność; napróżno nawet przypomina sobie otchłań, w którą wpadł dumny archanioł, co nie chciał posłuszny "czekać na światło"; mimo to wszystko, Dante szuka tego światła wciąż i chce je rzucić na to pytanie ciemne, dręczące, aż wreszcie zdobywa się na ten wspaniały komentarz do słów apostoła violenti rapiunt:

> *Regnum coelorum* violenzia pate Da caldo amore, e da viva speranza, Che vince la divina volontate:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Parad. XIX. XX. passim.

- 212 —

Non a guisa che l'uomo al l'uom sovranza, Ma vince lei, perchè vuol esser vinta, E vinta vince con sua beninanza<sup>1</sup>).

Przez cześć to głównie i zapał dla bohaterów i geniuszów starożytnego świata troszczy sie on tyle ta sprawa i daje sie niekiedy unosić do wielkodusznych, ale dość samowolnych koncepcvi. "Boleść głęboka przejmuje mu serce" na widok tylu szlachetnych Greków i Rzymian, zatrzymanych w otchłani dlatego jedynie, że Chrystusa nie znali<sup>2</sup>), i wielkim majestatem otacza to grono duchów, między którymi danem mu było stanać na chwile, żeby pomówić z nimi o rzeczach, "o których teraz zamilczeć przystoi". Sława wielkości, jaka zostawił po sobie Kato w pamięci upadającej Rzeczypospolitej, taki ma dla niego urok, że wybacza mu samobójstwo, a co ważniejsza jeszcze, opór stawiany Cezarowi, i robi go stróżem Czyśca. Powtarza kilka razy tę tradycyę, wedle której Chrystus, zstąpiwszy do Piekieł, wyprowadził z otchłani

 <sup>1</sup>) Królestwo Niebios ulega przemocy Wrzącej miłości i żywej nadziei, Co wolę Boską przezwyciężać zwykła, Nie jako człowiek przemaga człowieka: A że sama chce być zwyciężoną, A zwyciężona zwycięża dobrocią.

Parad. XX. 94-99.

<sup>a</sup>) Inf. IV. passim.

wielką liczbę dusz niechrześcijańskich, i korzysta z tej i owej ledendy, aby Stacyusza zrobić chrześcijaninem, a w niebie umieścić Trajana. Tak samo obchodzi się z Eneaszem przez wzgląd, że z niego wyszedł początek Rzymu, i z Ryfeuszem, jednym z pomniejszych bohaterów Eneidy, dlatego tylko, że Wirgiliusz nazywa go

> Justissimus unus, Qui fuit in Teucris, et servantissimus aequi <sup>1</sup>).

A Wirgiliusz sam jakaż dopiero jest u niego otoczony jasna aureola! Wszakżeż wyobrazicielem on i symbolem wszelkiego dobra, wszelkiej piekności, wszelkiej prawdy. Wiem dobrze, że dla całych wieków średnich ogółem autor Eneidy był przedmiotem prawdziwej, a nas zdumiewajacej nieraz czci: że uchodził to za proroka przepowiadającego przyjście Chrystusa, to znów za maga lub nawet czarnoksiężnika; ale Dante z wielkiem staraniem oddalił od postaci swojego Wirgila wszelkie legendowe rysy czarodziejstwa lub demonologii, tak w jego czasach rozpowszechnione, a którymi naprzykład Cino z Pistoi nie wzgardził bynajmniej. W obrazie bardzo pieknie wymyślonym, porównywa on swego miłego mistrza do człowieka, który "noca idzie i światło

Od którego słuszność święcie była czczona, Najsprawiedliwszy z Trojan: Ryfej. En. II. Tłum. Wężyka.

poza sobą niesie, a choć sam z niego nie korzysta, oświeca innych, którzy za nim stąpają<sup>\*1</sup>). A zaprzeczyć nie można, że ze stanowiska moralnego żaden z poetów starożytności nie był w tej mierze godzien tej pochwały, ile ten, co śpiewając *pascua, rura, duces*, przejęty był i natchniony zawsze najczystszą myślą Platona, ten, którego słowa o nowym narodzić się mającym rzeczy porządku, o Dziewicy, o zbliżającem się Królestwie Bożem, o duszach, które na tamtym świecie "odpłacają cierpieniami różnemi za różne występki, obmywają się ze swoich zmaz i oczyszczają się w ogniu", — dziś jeszcze wprawiają nas w podziw swoim mistycznym, prawie chrześcijańskim dźwiękiem.

#### HRABINA.

Jakto? Wirgiliusz miałby był mieć jakieś przeczucie Czyśca?

#### KSIĄŻĘ SILVIO.

Bezwątpienia, pani, a nawet do zadziwienia, wyraźne i dokładne:

Quin et, supremo quum lumine vita reliquit, Non tamen omne malum miseris, nec fundidus omnes Corporeae excedunt pestes; penitusque necesse est Multa diu concreta modis inolescere miris.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Purgat. XXII. 67-69.

- 215 -

Ergo exercentur poenis, veterumque malorum Supplicia expendunt. Aliae panduntur inanes Suspensae ad ventos; aliis sub gurgite vasto Infectum eluiter scelus, aut exuriter igni. Quisque suos patimur Manes; exinde per amplum Mittimur Elysium, et pauci laeta arva tenemus: Donec longa dies, perfecto temporis orbe, Concretam exemit labem, porumque reliquit Aathereum sensum, atque aurai simplicis ignem. Has omnes, ubi mille rotam volvere per annos, Lethaeum ad fluvium deus evocat agmine magno: Scilicet immemores supera ut convexa revisant Rursus...<sup>1</sup>).

Sądzę nawet, że w tych wierszach znalazł Dante powód i usprawiedliwienie wyboru Wirgiliusza 1a przewodnika nie tylko w swojem *descensus* 

Nie wszystkich przywar ciała doznają pozbycia. Lecz tak mus na nie działa przez dziwne przyczyny, Że ich długo zebrane trzymają się winy. Więc kara dawnych grzechów srodze je uciska: Jedne wiszą wydane na wiatrów igrzyska, A drugich hydne zbrodnie i zmierzłe przywary Zmywa wielkie jezioro, lub czyszczą pożary. Każdy ma tu swe chłosty. Nareszcie nas wiodą W Elizej, który rzadkim staje się nagrodą. Aż gdy czas wszelkiej zmazy zagładę uiści, I wzięty z niebios ogień zupełnie oczyści. Skoro więc w tych przemianach tysiąc lat upłynie, Do letejskiej jej wody Bóg przyzywa w gminie; By przez to całą przeszłość, grążąc w niepamięci, Do ciał i zwrotu na świat powstały w nich chęci.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aeneis. VI. 735-751.

Averno, ale przez cały ciąg wędrówki pi Czyściec, i aż do bram Ziemskiego Raiu. źniej wypadnie mi rozstrzasnać inny jeszcze wyższy a utopijny, jaki miał na oku Aligh kiedy tak stale wynosił Wirgiliusza i day świat rzymski; na teraz wystarcza mi wska w jakim dziwnym zaiste na jego czasy du miłości mówi on o świecie pogańskim, z j troskliwością i dobrocią serca myśli zaw o tem, żeby mu wrota łaski uchylić choć kolwiek, ile pozwala na to surowa ścisłość gmatu, a resztę zdać na ten "gwałt, jaki mi zadać może niebu" i temu zaufać. Jeżeli. mówi Beatrice, "Kościół wojujący nie miał gdy syna większych nad niego nadziei", to znowu w całym chrześcijańskim świecie wiel średnich nie bronił tak, jak on, wielkich c starożytności przed Kościołem tryumfując i nikt tyle dla tych dusz nie miał miłości nadziei.

Są tacy, co widząc i uznając w autorze skiej Komedyi "syna Kościoła" i katolika wowiernego, pytają jednak, czy on zawsze takim? czy kiedyś, w latach dawniejszych, pi pisaniem "poematu świętego", jego wiara miała chwil zaćmienia i nadwątlenia? Jeden sławnych uczonych niemieckich i jeden z t którym krytyka Dantego bardzo wiele zawc cza, oparł na tem przypuszczeniu i na tej icy całkowity i godzien zastanowienia system, udował na tej podstawie jedną z tych "histoi psychicznych", z któremi nasz przyjaciel, cademik, obszedł się wczoraj tak ostro. Słuność jednak nakazuje przyznać, że ze wszystch takich "psychicznych historyi" jedyną, awdziwie wyrozumowaną i logiczną, a zaram niezmiernie zajmującą jest ta, którą ułożył arol Witte; i ona też jedna zjednała sobie uznae najpoważniejszych znawców i sędziów we łoszech, jak w Niemczech. Z tych więc wyienionych powodów zasługuje na baczną i pilną vagę tych wszystkich, którzy się kwestyą Dango zajmują <sup>1</sup>).

Podług pana Wittego tedy, zachodzi ścisły

<sup>1</sup>) Karl Witte: Ueber das Missverständniss Dante's, 42: przedrukowane w Dante-Forschungen tegoż autora, ille 1869. W młodocianej pracy, ogłoszonej przed wielu y, pozwoliliśmy sobie zbijać słynną hypotezę pana Witteobszerniej, aniżeli na tem miejscu zrobić to możemy. anowny weteran krytyki Dantejskiej w Niemczech zrobił m ten zaszczyt, że rozprawce owej poświęcił osobny roział w swoich Dante-Forschungen (str. 141–182) i odpoadał na nasze uwagi z życzliwością i uprzejmością, za śrą obowiązani jesteśmy do prawdziwej dla niego wdzięności. Nie możemy przecież odstąpić od dawnego naszego osobu widzenia rzeczy, tembardziej, że sam pan Witte naje wagę niektórych naszych zarzutów (str. 173). Tych nych więc zapatrywań trzymamy się i w pracy niniejszej. Przyp. Autora. związek między Vita Nuova, Convito i Boską Komedyą: wszystkie razem tworzą rodzaj trylogii, a każde dzieło zosobna byłoby częścią niejako jednego poematu, w którym Dante miał niby opisywać trzy okresy życia swojego i życia ludzkości: okres naprzód wiary naiwnej i prostej, po nim drugi okres watpienia i apostazyi, a wreszcie, po wielu przejściach i doświadczeniach, powrót do wiary w uczuciach skruchy i pokuty. Vita Nuova miałaby wyobrażać pierwszą epoke w usposobieniu poety, epoke czystych dziecinnych wierzeń, prostodusznej miłości i uległości, wolną od wszelkich pytań i badań, i od dręczących niepewności i walk umysłu, w którym obudziła się i rozwinęła refleksya. Kiedy umarła Beatrice, skończyć się miał i ten pierwszy okres życia Dantego. Od tej chwili bowiem twierdzi pan Witte - smutek i zniechęcenie opanowały duszę poety. Zachwiało się w samvch podstawach jego zaufanie w dobroci i miłosierdziu Boga, a pociechę jaką taką dawała mu jedynie nauka, wiedza i mądrość ludzka. Przecież sam wyraźnie mówi w Convito, że filozofia była dla niego ta prawdziwa "litościwa dama", która tak rozpacz jego ukoiła, że omal nie sprzeniewierzył się wspomnieniu straconej kochanki. I Convito właśnie, dzieło niedokończone, w którem pod pozorem i formą komentarza do swoich Canzon dawniejszych, chciał nam dać rodzaj

encyklopedyi całej scholastycznej wiedzy, Convito miałoby oznaczać tę drugą epokę jego moralnego i umysłowego rozwoju. "Filozofia mówi tam Alighieri — jest prawdziwem uszczę-śliwieniem ludzkiej duszy; wybawia nas od śmierci, od niewiadomości i leczy z namiętności. Ktokolwiek chce zbawienie swoje ogladać, niech patrzy w oczy tej Pani, która jest Oblubienica Króla Niebieskiego, Jego Siostrą i Jego Córą ukochaną". Ale mądrość ludzka jest zawsze ludzką tylko; kołysze nas czas jakiś próżnymi ponetnymi snami, a potem odstepuje i zostawia nas na pastwę wszystkich niepokojów, wszystkich męczarni niepewności. Tych niepokojów, tych męczarni i bólów doświadczyć miał także, podług pana Wittego zawsze, i autor Convito; i to właśnie przejście w swojem duchowem życiu opisać miał w początkowych pieśniach swojego trzeciego dzieła, w Boskiej Komedyi. Ów "las gęsty, dziki, ponury", w którym się zabłąkał "w połowie drogi naszego żywota", miałby oznaczać ten okres zboczeń i błądzeń, a Piekło całe byłoby obrazem i symbolem wszystkich tych złych namiętności, jakich on doznał w swojej duszy skołatanej i zmąconej, kiedy wyrzekłszy się wyższego objawienia, został z samym tylko rozumem ludzkim za jedynego przewodnika. Przecież nie pozostał on w błędzie na zawsze: owszem, było mu danem poznać swój błąd

i wyjść z niego zwycięsko. Na samym ju: czątku mistycznej pielgrzymki widzimy go szonym, żałującym i szukającym w pokucie i korzeniu powrotu na "drogę prostą", na c zbawienia. Tak przygotowany i nie w jący już od ziemskiej wiedzy tego światła, łaska Boża sama jedna może dać człowie dostaje się on niebawem na wierzchołek C: i odnajduje tam Beatrice — to jest dawną wie a duch jego, oczyszczony z wszelkiej z i wszelkiej wątpliwości, wznosi się wkońc Raju i tam wpatruje się w samo oblicze p najwyższych.

Bez wątpienia niemało jest oryginalności nęty w takiem pojmowaniu, takiem przedst niu Dantego, jakoby Fausta jakiego czy freda wieków średnich, — Fausta pojedna zapewne, Manfreda żałującego i skruszoi ale zawsze jako jednego z tych "demonów pienia", jak ich nazywał Goethe, i jakich rzyć sama tylko nowsza poezya zdawała się przywilej. Hypoteza pana Wittego może dla nas ten wielki powab, że przybliża do bardzo Dantego i jego "poemat świety", i go niejako komentarzem, wykładem naszych snych losów i przeznaczeń. Bo czyliż wi naprzód po prostu, jak dziecko, i tej wiary cinnej żałować później zawsze, wspomina rzewnie, tęsknić za nią - jak Faust na o

Wielkanocnych dzwonów, - potem, jak Faust znowu, rzucić sie w nauke, chcieć uchwycić i zrozumieć sama istotę tworzenia, zgłębić przyrodzone prawa fizycznego świata i społeczeństwa ludzkiego, badać i uczyć się; - poznać potem, zawsze jak Faust, że się nic nie wie i że wiedza nie wiedzie ani do prawdy, ani do szczęścia; powiedzieć sobie, jak Manfred, "że drzewo wiadomości nie jest drzewem żywota"; — a wreszcie, zniechęconym, złamanym, poranionym, wycieńczonym w tej walce i "w zwątpienie samo zwatpiałym", rzucić sie na nowo w wiarę, dawną czy nową jaką, byle ona pozwoliła nam już nie myśleć więcej i nie badać nieszczęsnej zagadki, a zamiast zagadnień i problematów, dawała nam pewność, dogmat -- czyliż to nie jest zaiste historyą istotną wielu bardzo z pośród nas, czy nie jest, co więcej, dokładna bezmała historyą powszechną naszego wieku? Ta więc historya znajduje się w zupełności i daje się poznać jak najdokładniej w mniemanej Trylogii Dantejskiej p. Wittego. Boska Komedya zwłaszcza byłaby wedle niego naszą własna, współczesną kroniką, palimpsestem nawspak, z którego wystarczyłoby zedrzeć zwierzchnia powłokę scholastycznego pokostu, żeby odkryć nowoczesne, dzisiejsze pismo, to samo pismo, którego krwawemi głoskami zapisane są poszarpane księgi naszych własnych serc. A w takim

razie tragedya Dantego byłaby jasna, odkryta i i zrozumiała od razu...

### HRABINA.

Prawda! I nie wiem, czemu miałby kto odrzucać to jej wytłumaczenie takie wzniosłe, takie wspaniałe.

### KSIĄŻĘ SILVIO.

Temu, że się boję, że raczej jestem najzupełniej pewien, iż tłumacząc ją w ten sposób, przypisywalibyśmy tylko Florentczykowi z XIV wieku takie myśli i uczucia, jakie naprawde sa naszego tylko wieku własnością i cechą. To my przywykliśmy i nauczyli się pojmować rozum, jako przeciwieństwo wiary, filozofię jako otwarta nieprzyjaciółkę religii, a już co najmniej, jako jej przyjaciółkę podejrzaną; ale czy tak było w wiekach średnich? czy tak w wieku Dantego, św. Tomasza, św. Bonawentury? Utrzymywać, jak utrzymuja niektórzy zawzieci obrońcy systemu pana Wittego<sup>1</sup>), że filozofia scholastyczna już przez to samo, że usiłowała stosować rozumowanie do wiary i z nią je godzić, że przez to już dawała poznać niejako, iż się z nią nie zgadza, że stwierdzała w ten sposób swoją niepodległość, niezależność od wiary, a może na-

<sup>1)</sup> Scartazzini, Dante, Biel. 1869, str. 241 i nast.

wet stawała przeciw niej w istotnym, choć nie otwartym buncie, tak utrzymywać, a przez to stawiać autora Summy pod sztandarami Spinozy i Hegla, znaczy to po prostu nie rozróżniać rzeczy, i dowodzi najdziwniejszego pomieszania cza-sów i zamieszania myśli. Bo nie o to chodzi, czem średniowieczni scholastyczni myśliciele mogą być lub co znaczyć dla nas, podług sposobu, jak my wvobrażamy sobie ogólny bieg rozwoju czy dziejów ludzkiego umysłu; chodzi o to tylko, żeby wiedzieć i stwierdzić po prostu, czem oni byli dla siebie samych, w swojej własnej świadomości i w swojem sumieniu, jak pojmowali się, czem byli w sobie samych i w stosunku do swojego świata, w pośród tego widnokręgu, który im był właściwy i poza który wzrokiem nie sięgali. Być może istotnie, że gdyby kto spróbował iść wstecz za śladem nowoczesnej spekulacyi, doszedłby wkońcu aż do doktorów scholastyczcznych; i w św. Anzelmie naprzykład powitałby ojca późniejszego racyonalizmu, a w sławnym owym wstępie, którym on poprzedza swoje ontologiczne dowodzenie, odkryłby zarody czy pierwiastki kartezyańskiej filozofii. Przecież ten sam, jeżeliby tylko chciał być sprawiedliwym i rzetelnym, musiałby zaraz dodać, że to on, człowiek dzisiejszy, wyciąga taki wniosek, którego nie przewidywali, nie domyślali się Seraficcy czy anielscy doktorowie, i że jeżeli oni nawet

istotnie torowali droge racyonalizmowi, to 1 to zupełnie wbrew swojej wiedzy i woli. wieki średnie, żeby rzecz zamknąć w jeć słowie, nie na to posługiwały się rozumem, Objawieniu przeczyć, ani na to nawet, żet sprawdzać, ale na to po prostu, żeby je ( śnić, żeby je uczynić jeszcze bardziej widocz i jasnem. Filozofia była w zgodności najzi niejszej z religia, a Aristoteles uchodził za strza rozumu i myśli, bo uchodził za służet wiary. Dla św. Anzelma, jak dla św. Tom. jak dla Dantego, nauka była "dusz uszcz wieniem, Obietnica Boga, Jego Siostra i ukochana", dlatego właśnie, że w ich po i przekonaniu ona nie była niczem innem służba i chwała Boża, gloryfikacya Przec cznego Słowa, Boskich prawd ludzkim wyrazem.

Nie, żeby spekulacya scholastyczna i była zgoła nie zaznać niepewności, wątpliw wszystkich bolesnych wahań i udręczeń, ni łącznych od porodu wielkich myśli. Ale te pewności i wahania ówczesne były co do i swojej i co do zakresu, od naszych zupełni żne. Nie naruszyły one ani podstaw, ani n formy Objawienia, nie dręczyły sumienia człowieka, który myślał i badał. W dogmat rzył wtedy każdy i stale, a jeżeli kto wątpi w rozum tylko, a raczej w swoją własną

bistą zdolność korzystania z niego jak należy. Dziś dzieje się właśnie wprost przeciwnie, na wspak: wierzy się rozumowi, jemu jednemu tylko, a kiedy się wątpi, to o wierze i w nią. Pomiędzy powatpiewaniami wieków średnich, a zwatpieniem, wielkiem ogólnem zwatpieniem naszych czasów, jest przepaść, jest odległość taka właśnie, jak od tego ojca Kościoła, który powiedział credo quia absurdum, do tego ojca nowoczesnej spekulacyi, który wnosił cogito ergo sum. Nie idzie zalem także, żeby wieki średnie, wierząc w zgodność zupełna między rozumem i Objawieniem, nie były uznały i oznaczyły bardzo wyraźnie hierarchicznej pomiędzy niemi różnicy. Doktorowie ówcześni przyznawali zupełnie, że rozum ludzki często nie zdolny jest dowieść, a nieraz i zrozumieć prawd Bożych! ale tego nie przypuszczali nigdy, żeby ludzki rozum mógł się odważyć prawdy te wieczne podawać w wątpliwość, a z tego, że my nie możemy wytłuma. czyć, dowieść tego lub owego dogmatu, nie wnosili bynajmniej, jakoby ów dogmat nie był pewnym i niewatpliwym, ale wnosili owszem, że on jest nad wszelka watpliwość wzniesionym.

### MARCHESE ARRIGO.

Matto è chi spera che nostra ragione Possa trascorrer la infinita via, Che tiene una sustanzia in tre persone.

Wieczory Florenckie.

State contenti umana gente al *quia*; Chè se potuto aveste veder tutto, Mestier on era partorir Maria; E disiar vedeste senza frutto Tai, che sarebbe lordisio quetato Che' ternalmente è dato lor per lutto.

Io dico d'Aristotele e di Plato. E di molti altri...<sup>1</sup>)

#### KSIĄŻĘ SILVIO.

Dzięki, panie Margrabio, za przypomnienie tych sławnych wierszy, które pan Witte przytacza na dowód, i to najmocniejszy właśnie, prawdziwości swojej hypotezy. Tymczasem cóż one mają znaczyć naprawdę, co mówią, jeżeli nie to samo zupełnie, co mówi każdy katechizm, to jest, że rozum sam może dojść do wielu prawd

•) Purgat. III. 34-44.

Głupi, kto marzy, że rozum nasz może Przebiegać ową przestrzeń nieskończoną, Co trzy osoby łączy w jednej treści.

Rodzaju ludzki! poprzestań na quia; Gdybyście bowiem wszystko wiedzieć mogli, Rodzić nie trzeba byłoby, Maryi.

A widzieliśmy bezpłodne pragnienia Takich, co godni byli ich spełnienia; Dziś to jest dla nich wiekuistą męką.

O Arystocie mówię, i Platonie, I innych wielu...

z naturalnego i moralnego porządku rzeczy, że może wydać wielkość Aristotelesa lub Platona. ale nie może sam "przebiegnąć owej przestrzeni nieskończonej, co trzy osoby łączy w jednej treści"? Jakże dziwnie pojmują rzecz ci, co w tych słowach każą nam widzieć potępienie filozofii i jakoby wyklęcie rozumu! W sensie podobnym chca także zrozumieć i tłumaczyć ów ustęp z Convito, w którym Dante mówi, że "filozofia nie boi się walk i powątpiewań" — a zapominają, że on sam objaśnia zaraz znaczenie i doniosłość tych słów kiedy dodaje: "ani trudów nauki" 1). I tak samo ma sie rzecz z wszystkimi innymi ustępami z dzieł Alighierego, którymi podeprzeć chciano wymysł świetny, ale dowolny; bezpodstawny i niezdolny ostać się przed jednym już argumentem: przed niemożnościa zupełna i absolutna przytoczenia choćby jednego najmniejszego z dzieł Danta wyjątku, któryby jasno, wyraźnie wskazywał, że poeta przechodził istotnie przez jakąś epokę apostazyi, lub tylko wahania i osłabienia w rzeczach religijnych. Z właściwym sobie symbolizmem głębokim przypomina on (i to w miejcu najbardziej znaczącem, najbardziej w tej mierze rozstrzygającem, tam, gdzie Beatrice tłumaczy mu tajemnice stworzenia) - przy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Non teme lobore di studio e lite di dubitazioni. Convito 1. 16

pomina, że słońce i księżyc przelotnie tylko i na krótką chwilę mogą być "objęte jednym horyzontu pasem", przypomina dalej, że dwie szale wagi rzadko w zupełnej stoją równowadze 1): wyraża przez to różnicę *hierarchiczną* między wiedza ludzka a Boskiem Objawieniem, ale nie wypowiada nigdy i nigdzie, jakoby one między soba miały być niezgodne lub musiały być rozdzielone. Cześć nauki nigdy u niego nie znaczy odstepstwa od wiary, nigdy nie doznaje on wyrzutu sumienia, a choćby tylko żalu, że sie oddał filozofii i spekulacyi; nigdzie nie odwołuje, ani nie zmniejsza tych pochwał zapału pełnych, jakie oddaje Flozofij w Convito. A nadto jeszcze, tu jest miejsce przypomnieć, że Convito pisał Dante co najwcześniej w r. 1308, a wiec dużo po "cudownem widzeniu" 2) z roku jubileuszowego; kiedy pomysł "poematu świetego" od dawna był już poczęty i dojrzały, a w znacznej części nawet wykonany. Chronologia zatem sprzeciwia sie wyraźnie i stanowczo "psychicznej

<sup>1)</sup> Parad. XXIX. initio.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dante mówi w *Convito* (I. 1. 3), że przeszedł już "wiek męski", to znaczy podług definicyi, jaką sam na innem miejscu (IV. 23.) daje, lat trzydzieści pięć do czterdziestu. Żali się tam prócz tego na swoje wygnanie, tak długie, że w jego ciągu przewędrował już Włochy całe, jako "pielgrzym i jako żebrak". Wygnanie zaś jego nastąpiło, jak wiemy, w roku 1302.

historyi" i zadaje jej fałsz, a proste zestawienie dat dostarcza przeciw tej historyi zarzutu niezmiernie silnego, niezwyciężonego. Bo jakżeżby Dante mógł w roku 1308 w dziele swojem wracać do stanowiska, z którego dawno już zeszedł, od którego jego myśli i przekonania daleko były odbiegły? Jakżeby mógł wysławiać Filozofię tak wysoko i tak bez zastrzeżeń w Convito, gdyby przedtem już był w niej poznał dążności zgubne i skutki dla zbawienia naszego szkodliwe? Jakżeby mógł był później w Convito taka oddawać cześć tej Filozofii, gdyby wcześniej, na samym zaraz początku Boskiej Komedyi był ją opisywał jako "las gęsty, ponury i dziki", którego wspomnienie samo jest dla niego tak okropnem, "że śmierć zaledwo okropniejszą będzie?..."

Nie mogę się zaś wstrzymać od przytoczenia tu jednego jeszcze względu czysto literackiej i artystycznej natury, ale takiego, który u znawców Dantego więcej może będzie znaczył i ważył, niż wszystkie inne. Ktokolwiek czytał z uwagą *Boską Komedyę*, ten wie, jak misternie, ale i jak stale zarazem, jak zawsze, Dante wspomina o swoich uczuciach i o swoich własnych przejściach, ile razy widok jakiego potępieńca lub jakiego wybranego obudzi w jego duszy pamięć jakiejś radości lub jakiejś boleści, jakiejś sytuacyi lub jakiegoś nieszczęścia, któremu podobnego sam w życiu swem doznał. Wczoraj zwrócono

słusznie naszą uwagę na jego zachowanie się w kole pysznych, popędliwych i lubieżnych; dodam do tego tylko, że on nie opuszcza nigdy żadnej sposobności, przy której może przypomnieć swoje koleje i swoje cierpienia, swoje nienawiści i swoje miłości, swoje radości i swoje walki, swoje usiłowania i swoje zawody, zasady i przekonania, które podziela, i te, które potępia i odpycha; i przy każdej takiej sposobności muza jego odzywa się z niesłychaną siłą, przechodzi przez wszystkie tony namiętności, łączy się z całą tą melodyą, raz piekielną, drugi raz niebiańską, i rozdzierającym krzykiem lub jękiem cichym a smutnym, jak ostatnie westchnienie, góruje nad wszystkimi chórami potępionych i nad wszystkich błogosławionych hymnami. Otóż Dante nieraz ma sposobność mówić o zboczeniach ludzkiego rozumu, o jego występnych obledach i zuchwałych zamachach na prawo Boga lub na przepisy Kościoła; widzi przecież straconych aniołów, nieugiętych, dumnych i bezczelnych w samym nawet "grodzie strapienia"; widzi tych, którzy nieśmiertelność duszy zaprzeczali, "herezyarchów i ich zwolenników" 1), palących się w grobach, ziejących płomieniem; wreszcie, w ósmem i dziewiatym kole Piekła spotyka tych, którzy "daru rozumu używali na

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Inf. IX. 127-128.

złe", którzy siali niezgodę między wiernymi i wywoływali schizuty<sup>1</sup>). Gdyby więc hypoteza mniemanej trylogii miała jakiekolwiek uzasadnienie, gdyby Alighieri sam był przechodził przez ciężka próbę watpienia i gdyby w jakiejbądź epoce swego życia był się poddał popędom zbuntowanego rozumu, to z tego także, z tego przedewszystkiem, byłby się zwierzył w swoim poemacie, to dopiero byłoby wyrwało z jego duszy jeden z tych krzyków boleści, z tych głosów sumienia, które odzywają się zawsze, ile razy myśl jaka lub jaki w krainie duchów spotkany cień człowieka potrąci o jednę ze strun, drgajacych w jego własnem zbolałem sercu. Co wiecej, gdyby filozoficzne powątpiewanie było punktem wyjścia, pierwiastkiem głównym, treścią i istotą samą "poematu świętego", przyczyną, która go stworzyła, to w tym ustępie, gdzie Dante mówi o rozumie, używającym swoich darów na złe, czy nie czulibyśmy tego jakiegoś elektrycznego wstrząśnienia, jakie w każdem dziele wielkiem zapowiada zbliżanie się, nadejście tego, co w dziele tem najważniejsze i stanowcze; czy wszystko nie składałoby się na to, by nas ostrzedz, że przychodzimy do samego kulminacyjnego punktu jego Pieśni? Ta część poematu, ta grupa, w której miałaby się wyobra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inf. XXVI, XXVIII.

żać i skupiać główna myśl wielkiej całości, byłaby niezawodnie nakreślona z największą mocą, na nią byłoby rzucone, na niej skupione całe w największym blasku światło geniuszu, ona byłaby wystawała, byłaby jak najsilniej oddzielała się od drugich planów, — albo, gdyby tego nie było, to wielki mistrz nie byłby chyba miał ani wyobrażenia o pierwszych podstawnych najprostszych warunkach swojej sztuki.

Ależ właśnie w ustępach, które tylko co wymieniłem, nadarmo szukać tych wykrzyków prosto z serca, tych wybuchów gwałtownych, jakie widze zawsze i wszędzie, gdzie tylko poeta ma na myśli coś osobistego, jakieś własne wewnętrzne uczucie czy przejście, ile razy naprzykład mówi o ojczyźnie albo o miłości, o wygnaniu albo o chwale, o Kościele lub o Państwie. Wobec wszystkich tych herezyarchów i sekt założycieli, tych zuchwale watpiących i zbuntowanych rozumem, zachowuje Dante, rzecz dziwna, spokój zupełny, zimną krew, panowanie nad sobą i nad swojem słowem, zostaje widzem prostym i obserwatorem chłodnym, zupełnie tak, jak kiedy patrzy na złodziei, na łakomych lub na skapych; tak, jakby pomiędzy nim a nimi nie było nigdy nic wspólnego, jakby nic we własnej przeszłości nie przypominało mu podobnego upadku, a choćby tylko obłędów podobnych! Ani jednego zwrotu myśli na siebie samego, ani jednej z tych

żałosnych, lirycznych dygressyj, ani jednej z tych tak częstych w poemacie waryacyi na temat Quorum pars fui! A co do sposobu i planu, wedle którego autor Boskiej Komedyi ustawia grzeszników tej kategoryi, co do miejsca, jakie im przeznacza i linearnej ich perspektywy, wystarcza zaiste raz rzucić okiem na całość jego kompozycyi, by sie przekonać, że nie oni wcale sa jej punktem środkowym, czy to pod względem etycznym, czy patetycznym. Porównajmy naprzykład obraz zdrajców lub nieprzyjaciół Cesarstwa z obrazem tych sekciarzy i "złych doradców", a zobaczym, że nie oni wcale, nie ci ostatni, stanowią główną grupę i wyrażają w sobie główną myśl podstawną dzieła. Gdybym zaś musiał wyznać całą prawdę, rzekłbym, że postacie tej grupy właśnie zarysowane są tak ogólnie i lekko, tak się mało odznaczają i wystają, że cała tak wielka i ważna strona Złego na świecie gubi się nieledwie i rozpływa w mglistem jakiemś niewyraźnem przedstawieniu. To zaś nie da się wytłumaczyć inaczej, tylko jedynie przez ten fakt, że poeta, jak jego wiek, nie znał jeszcze tego straszliwego problemu przeciwieństwa rozumu i wiary, że nie znał ani jego rozciągłości, ani jego doniosłości. Poeta naszych czasów, geniusz jaki naszego wieku, byłby problem ten inaczej pojął i w innem wystawił go świetle; a już ten Klopstock,

który żył pośród pokolenia, nad którem panował duch Leibniza i Wolffa, już Milton współczesny Spinozy, i sam nawet ten Tasso, który w samo serce pchnięty był wstrząsającym prądem reformacyi, kiedy mówią o zbuntowanym rozumie i systematycznej negacyi, znajdują takie słowa i takie obrazy, do jakich ani się zbliżają terziny, w których Dante mówi o herezyarchach, i o tych, co siali niezgodę między wiernymi.

Otwórzmy Miltona, gdzie się zdarzy, i weźmy pierwszy lepszy z niego wyjątek, te słowa naprzykład, które mówi Szatan na samym prawie początku:

And thou, profoundest Hell, Receive thy nev possessor, one who brings A mind not to be changed by place or time. The mind is its own place, and in itself Can make a Heav'n of Hell, a Hell of Heav'n. What matter where, if I be still the same, And what I should be, All...<sup>1</sup>)

<sup>1</sup>) Witaj piekielny świecie! a ty niezmierzona Głębi, nowego Pana przyjm do twego łona! Taki umysł przynoszę w twój przestwór ponury, Co ni czasem, ni miejscem nie zmienia natury. Duch sam w sobie jest wszystkiem, miejsca mu nie trzeba, Sam sobie z piekła niebo, piekło robi z nieba. Nie dbam o to, gdzie jestem, bylem był czem jestem, I tem, co mi należy – wszystkiem...

Paradise Lost. I. 251-257. (Przekład Dmochowskiego). Ten duch, którego zmienić nie może ani czas, ni miejsce, który sam w sobie ma swój przybytek i może w sobie zrobić sobie niebo z piekła, albo piekło niebem, który nie troszczy się o to, gdzie będzie, byleby był zawsze tym samym i zawsze tem, czem być powinien, to jest wszystkiem: to już jest prawie zupełnie ten duch *identyczności*, o którym kiedyś mówić będzie filozofia Hegla, to już jest negacya w całej swojej spekulatywnej głębokości... Niech mi kto znajdzie, niech pokaże myśl podobną czy podobny ton w całej, jak jest, *Boskiej Komedyi!...* 

Zatrzymajmy się jeszcze na chwilę w tym ciekawym regionie piekła, w którym Dante pomieścił tych, co grzeszyli rozumem i dali początek herezyom i schizmom. Piękny niezaprzeczenie jest obraz tych, którzy "sumienie swoje obciążyli rozsiewaniem niezgód", jak po śmierci "szarpią się własnemi rękami" i "rozdzierają własne ciała od brody aż do brzucha"; pełen głębokiej myśli jest ten drugi, w którym duchy grzeszne za to, że źle użyły wyższego płomienia, jaki im z nieba dano, goreją w tym samym płomieniu:

> Dentro da' fuochi son gli spiriti: Ciascun si fascia di quel ch'egli è inceso<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Inf. XXVI. 47-48.

Wewnątrz ogni ukryte są duchy, Każdy spowity tym, który go palie Ale jeżeli zapuścimy się głębiej w to koło i z blizka przypatrzymy się potępieńcom, którzy w niem karę ponoszą, zdziwić się będziemy musieli na widok, jak skromne i mało metafizyczne znaczenie ma tutaj to słowo, w którem dla nas mieści sie cały świat i cały chaos myśli, słowo: .rozum używający swoich władz na złe". Te duchy bowiem, palone ogniem, który je miał oświecać, to nie są bynajmniej filozofowie, podający zuchwale w watpliwość prawdy religijne lub moralne, wyzywający Boga w jego skrytościach i naprzeciw Objawieniu, danemu z nieba, stawiajacy wiedze, wyszła z ziemi; to sa po prostu ludzie, którzy, obdarzeni wyższym rozumem, rozumu tego użyli na złe, w złych radach... politycznego rodzaju: Ulisses naprzykład, który doradził Trojańskiego konia; Montefeltro, który papieża uczył "obiecywać wiele a mało dotrzymać"; Bertrand de Born, który Plantageneta popchnał do buntu przeciw własnemu ojcu. .nie gorzej postąpił Achitofel względem Absalona i Dawida!" Pomiędzy wszystkimi zaś, którzy rozumu swego nadużywali, nie wymienia Dante, jeszcze raz powtarzam, ani jednego filozofa, ani jednego człowieka myśli. Jedynym z filozofów, którego w Boskiej Komedyi widzimy skazanym na wieczne męczarnie, jest Epikur; i tego mieści Dante między heretykami, .tam, gdzie niewstrzemięźliwość graniczy ze złośliwością", razem ze

nła i

wszystkimi jego adeptami, "co każą duszy umierać wraz z ciałem" <sup>1</sup>). Dowód oczywisty, że w sceptycyzmie widział Dante same tylko zmysłowe pobudki i cel materyalny, wolnomyślność brał za jedno ze swywolną zmysłowością.

Ze wszystkiego w istocie, co Dante mówi, a więcej jeszcze z tego, czego i o czem nie mówi, łatwo jest poznać, że on nie ma ani wyobrażenia o negacvi filozoficznej w tem znaczeniu metafizycznem i transcendentalnem, które u nas, na nasze nieszczęście czy naszą chwałe, stało sie tak zwykłem i powszedniem. Dlatego zaś nalegam tak na te charakterystyczne w Boskiej Komedyi opuszczenia, że niemniej jest ciekawem i nauczającem zdać sobie sprawe z tego, czego w niej niema, jak poznać i zapamietać jej nieprzebrane bogactwa. Stara naprzykład jak świat jest ta myśl, ta prawda, że Bóg założył wiedzy ludzkiej granice, które przekraczać jest niebezpieczne; że kto chce wiedzieć, w tym pod ta żadza kryje się pycha wielka i grzeszna, i że kto się w zagadkę życia zbytecznie zagłębi, ten łatwo w przepaść zapadnie; instynkt wrodzony ludów i sztuka mistrzów wynalazły niejeden już myth lub alegoryę, których moralną nauką była ta nauka najwyższej rezygnacyi i ograniczenia, stworzyły niejeden typ geniusza czy ty-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inf. X. 14-15.

tana, którego śmiałość była wielka, ale wielką i kara. Starożytność miała swego Prometeusza, nasz wiek wydał Fausta i Manfreda, a nowoczesny poeta, gdyby opisywał Piekło, nie omieszkałby pożyczyć sobie lub wymyśleć takiej postaci, wyrażającej myśl tak głęboką i tak bolesna nauke. Ale pomiedzy tym "ludem zgubionym", który zamieszkuje piekło Dantego, próżnoby ktoś postaci takiej chciał szukać; ani jeden z tych tragicznych buntowników przeciw przeznaczeniu nie jest straconym na dno jego otchłani, ani jeden wielki duch z rodzaju Prometeusza nie występuje z tła jego ponurego obrazu jako nieśmiertelny przykład i upomnienie, a nawet samego tego imienia Prometeusza niema ani razu w Boskiej Komedyi, choć jej nie zbywa przecie na reminiscencyach klasycznych, ani na mitologicznych postaciach. Rzecz dziwniejsza jeszcze, imie Joba także nie jest wymienione w tem pandemonium tak przestronnem, a tak zaludnionem, a między patryarchami, których Dante nazywa i wysławia wszystkich, od pierwszego aż do ostatniego, od Adama do Tobiasza, jednego tylko nie widze, sprawiedliwego z ziemi Hus, tego Prometeusza Biblii, który także walczył z Bogiem, który chciał przeniknąć zagadkę stworzenia i zbadać wielką tajemnicę złego! Jeden tylko w całem Piekle Florenckiego poety zdaje się zbliżać do tego typu i o te myśl cokolwiek po-

'racać: ale dość wymienić tego jednego, dość wymówić imie Ulissesa, żeby dać uczuć i zrozumieć, jak mało właściwa i stosowna jest ta ersonifikacya i jak niewyraźna, jak niewyrobioną jest w poemacie Dantego ta myśl tytanicznych walk i duchów, która w pomyśle czy w poemacie podobnej treści, napisanym przez człowieka naszych wieków, byłaby górowała nad wszvstkiemi innemi. Ulisses ukarany za to, że nie oparł się żądzy "poznania świata, i cnót i wad ludzkich", przebiegły Laertiades, skazany na wieczne płomienie za to, że próbował przebyć "ten wawóz ciasny, w którym Herkules potożył dwa znaki na przestrogę ludziom, żeby dalej nie szli" 1), oto jedyny Faust, jedyna Prometejska dusza w całem Piekle Dantego, a ten jeden mały fakt dowodzi więcej, niż dowieśćby mogły tomy argumentów i wykładów. Oznacza on ściśle granice i daje miarę badawczego ducha Dantego, opisuje dokładnie zakres widnokręgu jego, jak i całych wieków średnich. Powiedziałem już, że wieki średnie znały powatpiewania, ale nie znały watpienia, wielkiego, powszechnego, uznanego i uprawnionego niejako watpienia; powiedziałbym podobnie o Boskiej Komedyi, że ona zna i opisuje wiele złego, naturze naszej właściwego, ale nie zna i nie obej-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inf. XXVI. 107--109.

muje złego w jego pojęciu transcendentalnem i absolutnem. Dante zna i rozumie złe w samych tylko jego cześciowych, praktycznych objawach i skutkach, w jego moralnych, społecznych i politycznych wynikach: nie zna go i nie pojmuje w jego przyczynie jednej, jednolitej, teoretycznej, w jego pierwiastku filozoficznym i w jego zasadzie oderwanej, samej w sobie. Zna on oczywiście negacye, przeczenie, bo dla niego, jak dla najprostszego, najprostoduszniej wierzącego z wierzących i prostych, każdy grzech iest już przeciwieństwem, negacyą Boga, a początkiem jego są namiętności lub pożądliwości ludzkie. Ale przeczenia metafizycznego, absolutnego, negacyi, która przeczy, by przeczyć, i wali dlatego tylko, by walić, negacyi bezinteresownej - bez powodu w namiętności lub w żądzach człowieka, ale tylko samą moca konieczności swojej natury i swojej logiki - tej, która wszystko rozkłada, a dochodzi do nicości, która materyalnego nie ma w sobie nic, bo jest duchem, "duchem co wciąż przeczy", jak mówi o sobie Mefistofeles Göthego — takiej negacyi Dante nie zna, ani się domyśla. W długim spisie grzechów, który spiewak Piekła przed nami roztacza, brak jest jednego grzechu głównego, grzechu nieokreślonego, nieograniczonego watpienia bez celu i końca, grzechu bezdennego badania, i dochodzenia bez granic i kresu. Niema go w poemacie, bo go nie było w pojęciu i wiedzy poety, jak nie było w sumieniu i samowiedzy współczesnego mu świata...

Żeby wypocząć, czy żeby zebrać myśli, książę Silvio zatrzymał się w tem miejscu, a milczenia jego nie śmiał przerwać żaden ze słuchaczy. Hrabina tvlko, która słuchała, siedzac, jak zwykle. przy fortepianie, zaczęła przebierać lewą ręką po klawiszach, a wkońcu wydobyła z nich słodką harmonie, w której obecni poznali zaraz plagalną kadencyę<sup>1</sup>) sławnego Credo z Palestriny Missa Papae Marcelli. Poznali w tem także jeden z tych pomysłów, pełnych wytworności i wdzięku, których pani domu miała szczególny dar i przywilej; poznali, że chciała ona tym sposobem dać najgodniejszy wyraz muzyczny, wtór niejako i dalszy ciąg słowom księcia i jego goracej obronie niezłomnej i niezmiennej prawowierności Dantego. Ta myślą przejęty, skoro ucichły ostatnie tony muzyki, zaczął też Marchese Arrigo mówić półgłosem tę piękną parafrazę Składu Apostolskiego, w której Dante wyznaje swoją wiare przed św. Piotrem w Raju:

16

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kadencya plagalna, wyrażenie techniczne, oznaczające zakończenie z akordu subdominanty na akord toniki (naprzykład z f na c z g na c).Wieczory Florenckie.

— 242 —

Credo in uno Dio Solo ed eterno, che tutto il ciel move, Non moto, con amore e con disio;

Ed a tal creder non ho io pur prove Fisice e metafisice, ma dalmi Anche la verità che quinci piove

Per Moisè, per profeti, e per salmi, Per l'Evangelio, e per voi che scriveste, Poichè l'ardente Spirto vi fece almi;

E crede in tre persone eterne, e queste Credo una essenzia sí una e si trina, Che soffera congiunto *sunt* et *este*.

Delia profonda condizion divina Ch'io tocco mo, la mente mi sigilla Più volte l'evangelica dottrina.

Quest' è il principio, quest' è la favilla Che si dilata in fiamma poi vivace, E come stella in cielo, in me scintilla<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Parad. XXIV. 130-147.

Wierzę w jednego Wiecznego Boga, który niewzruszony Porusza niebo miłością i wolą. A dla tej wiary nie tylko dowody Mam ja fizyczne i metafizyczne, Lecz mi je daje prawda, która płynie Stąd, przez Mojżesza, Proroki i Psalmy, Przez Ewangelię, przez Was Apostoły, Którzyście pisać naonczas poczęli, Kiedy Was ogniem natchnął duch gorący. I wierzę we Trzy Osoby przedwieczne, - 243 -

Wierzę w ich istność jedną i troistą Tak, że im razem sunt i est przystoi. Tę to głęboką tajemnicę Boską, Com ją tu wspomniał, w umysł mi wraziła Ewangeliczna nauka od dawna: Owóż jest źródło, owo iskra święta, Która wciąż w płomień rozrasta się żywszy. I błyszczy we mnie jako gwiazda w niebie.

# TRAGEDYA DANTEGO.

IV.

Ideał polityczny Alighierego. Myth o Prometeuszu i Epimeteuszu. Epoki krytyczne historyi. Ogólny charakter epoki Dantego: ukształtowanie się Europy nowożytnej. Indywidualność, analiza, autonomia. Ruch narodowości. Rozstrój i zamieszanie. Pismo Dantego: De Monarchia i Wieczory Petersburskie Józefa de Maistre. Dante kosmopolita i reakcyonaryusz. Jego teorya o Świętem Państwie Rzymskiem. Wstąpienie na tron Henryka VII i Pochód rzymski w roku 1310. Pamflety polityczne Alighierego. Żałośny koniec wyprawy Henryka VII. Dante pozostaje wiernym swemu ideałowi. Czy słuszna, Boska Komedve zwać epopea katolicyzmu? Niepojete w takim razie braki i opuszczenia. Trylogia Dantejska jest poematem moralno-poetycznym wystosowanym do współczesnych. Żyjący tem życiem. Wielka "nedza świata". Złe rządy. Żale Dantego do Kuryi Rzymskiej. Do Walezyuszów francuskich. Sławienie świętego Państwa Rzymskiego. Cztery główne epizody Boskiej Komedyi: św. Piotr, Hugo Capet, Cesarz Justynian i Cacciaguida. Dante przeciwnikiem demokracyi. De Monarchia Alighierego i Il Principe Macchiavela. Tragiczna fatalność Dantego: jego twórczy trud w nieustannej sprzeczności z jego ideałem. Konserwator z przekonania a nowator z ducha. Stwarza język narodowy i wulgaryzuje wiedzę. Daje hasło Odrodzenia, połączenia świata klasycznego i chrześcijańskiego, i głosi niezawisłość Państwa wobec Kościoła. Wyobraża potęgę osobistości i samowładztwo geniuszu. O Utopistach przeszłości. Moralna nauka z tragedyi Dantego.

Przez chwilę zostawali otaczający w milczeniu, pod wrażeniem muzycznego *intermezzo*; po krótkiej przerwie Książę tak rzecz prowadził dalej:

- Przypominacie sobie, panowie, dwóch synów Japeta — audax Japeti genus — tych dwóch bohaterskich a nieszczęśliwych braci, których wyobraźnia Greków postawiła w samym brzasku wieków, w tej chwili przejścia, kiedy Olimp zatrząsł się walką bogów nowych z dawnymi? Prometeusz, ten, który myśli przed siebie, naprzód, wykrada ogień niebieski, staje się dobroczyńcą ludzkiego rodu, a za poświęcenie swoje odnosi nagrodę w straszliwej męczarni. Epimeteusz, ten, który myśli wstecz, poza siebie, nie poszedł za bratem w jego śmiałem przedsięwzięciu, pozostał wiernym dawnym bogom i przeszłości, a przecież i on także, niemniej ponosi srogą karę, i plagi same wysypują się z tajemniczej skarbony, którą dostał z rąk dawczyni "wszystkich darów", Pandory... Nieraz przychodziło mi na myśl, czy ten myth ciemny a przecież pociągający, nie odnosi się czasem do wszystkich tych bohaterów myśli, którym zawistny los każe żyć w chwilach historycznego brzasku lub zmierzchu, w tych epokach przejścia, kiedy dawni bogowie – dawne zasady i pojęcia — mają ustąpić nowym, w tych jednem słowem epokach, które Saint Simon nazywa krytycznemi, w przeciwieństwie do innych zwanych organicznemi? Ludzie powszedniego zakroju umieją jakoś zgodzić się z takiemi epokami zatartemi, wyblakłemi, bez stylu i charakteru: dają sobie radę i z niemi, i nie patrząc dalej, żyją w nich z dnia na dzień swojem życiem powszedniem, z swojemi nizkiemi dychawicznemi pragnieniami i potrzebami. Ale geniusze śmiałego lotu, ale wielkie dusze nie godzą się na taki nierząd pojęć, zjawisk, i wydarzeń; tacy potrzebują, pragną, żądają syntezy, ładu, harmonii, w ludzkim Kosmos; tej syntezy i harmonii szukają bez ustanku, gonią za nią bez wytchnienia, nie oglądając się na nic, choćby mieli stawić czoło przeznaczeniu samemn. A czy to wdzierając się w przyszłość, wyprzedzają pokolenia w dążeniu ku rzeczom nowym i nieznanym, czy znowu, myśląc wstecz, chcą rzucić się naodwrót w przeszłość i wskrzesić stan rzeczy nieodwołalnie skazany i zatracony, zawsze uderzyć i rozbić się muszą niechybnie o niewzruszone, nieprzełamane, nieubłagane szranki Czasu,

i giną z krzykiem rozpaczy na ustach, z krzykiem, że świat wyszedł ze swojej kolei. Ich ostatniem słowem bywa prawie zawsze to smutne słowo Hamleta:

> The time is out joint: O cursed spite That ever I was born to set it right<sup>1</sup>.

Dante przyszedł na świat w jednej z takich epok przejścia i zwrotu: w tym wieku XIII, w którym tkwi początek stanowczego przeobrażenia europejskich społeczeństw. Nikt nie zaprzeczy, że wieki średnie miały ideał zakreślony na wielkie rozmiary, ideał jedności całej chrześcijańskiej rodziny, pod najwyższem zwierzchnictwem Papieża w duchowym, a Cesarza w świeckim rzeczy porządku. System ten, co prawda, nigdy w zupełności rzeczywistością się nie stał; zdołał jednak wydać skutki wielkie: zjednoczył wszystkie narody katolickie w wielkim popedzie i dziele wojen krzyżowych, nadał ich rozwojowi jednostajność, a czynności ich religijne, polityczne, naukowe, same nawet utwory ich wyobraźni, połączył wspólnością uczuć i interesów; na rozmaitości plemion i ludów, wyszłych z różnych poczatków i różnego barbarzyństwa, system ten wycisnął piętno jednostajnej, jednolitej, ogól-

Akt I. sc. V. Świat wyszedł ze stawu; Biada mi, że mnie przyszło go nastawiać!

nej cywilizacyi. Ale w ciągu XIII wieku ideał ten zaczyna blednąć i znikać; po upadku Ptolomaidy nie powtarza się już wspaniały popęd wojen krzyżowych; a te węzły solidarności, które łączyły w jeden związek różne grupy chrześciiańskiego zachodu w Europie, zaczynają się zwalniać i puszczać. We wszystkich kierunkach, we wszystkich objawach życia moralnego, społecznego i umysłowego, występuje rozmaitość i indywidualność obok, jeżeli nie w miejsce, dotychczasowej powszechności i jednostajności: analiza, obok, jeżeli nie w miejsce, dotychczasowej syntezy. Obok architektury, tej najbardziej syntetycznej ze sztuk, zaczyna się zjawiać nierównie bardziej indywidualna sztuka malarska i rzeźba; ta lub owa gałaź nauki nie trzyma sie już tak silnie, jak niegdyś wspólnego pnia teologii; nieśmiało zaczynają się odzywać i pospolite ludowe narzecza, linguae vulgares, wobec jedynej dotad powszechnej mowy łacińskiej: nasodowe literatury wschodzą tu i owdzie, historyczna proza zjawia się po raz pierwszy. Aż dotąd była dążność i praca uogólnienia, ujednostajnienia, rozszerzenia: teraz nastaje dażność i praca więcej podzielona, częściowa, a skierowana na wewnatrz, w głab. Kościół nie szuka już nowych rozległych zdobyczy, ale skupia się w sobie, ujmuje się w karby surowszej karno-

ści, reformuje się zapomocą żebrzących Zakonów i Soborów, następujących po sobie w liczbie tak znacznej, a w tak małych odstępach czasu. Podobna dażność, podobna praca zwrócona na wewnątrz, w politycznym również porządku rzeczy. Zasada jednej i najwyższej zwierzchności, wyrażającej się w Świętem Państwie Rzymskiem, ustępuje zwolna przed autonomicznem dażeniem i ruchem krajów i państw poszczególnych; mie szczaństwo przychodzi do poznania swoich praw i swojej siły. Nieznacznie, niewidzialnie prawie, ale nieustannie, zakładają się w ten sposób fundamenty, na których stanie gmach nowoczesnej Europy, Europy narodów i państw. Wieki średnie nie znały, nie pojmowały właściwie narodu ani ojczyzny; człowiek każdy był w owych czasach z jakiegoś zamku, z jakiegoś klasztoru, z jakiegoś miasta, a wreszcie był z jakiegoś wielkiego kosmopolitycznego stanu: był rycerzem albo biskupem, mnichem albo trubadurem, i na tem przestawał, nie czuł się, nie był niczem innem, ani niczem więcej. Dante przechodzi wszerz i wzdłuż całe Włochy, a zawsze i ciągle z tem uczuciem, że jest wygnańcem, że się tuła po obcej ziemi. Na to, żeby się czuł u siebie, potrzebuje być w swojem rodzinnem mieście, patrzeć na wieże kościoła Św. Jana, w którym go ochrzczono...

### VICOMTE GÉRARD.

Pani Staël wzdychała za rynsztokiem ulicy du Bac.

## KSIAŻĘ SILVIO.

I tak samo z opowiadań Froissarta i Monstreleta jeszcze, każdy może się przekonać, że rycerz francuski tych czasów czuje się daleko bardziej towarzyszem, bratem, współplemiennikiem rycerza angielskiego, hiszpańskiego lub niemieckiego, aniżeli francuskiego mieszczanina lub kmiecia. Pierwiastki społeczne w wiekach średnich łączyły się z sobą i układały się w warstwy horyzontalne, jeżeli się tak wyrazić wolno, podług wspólnych pojęć i ich mocą. Od tego czasu łączenie to i ten układ stał się wertykalnym, zwróconym w głąb gruntu, zawartym w pewnych terytoryalnych granicach i trzymanym w kupie siłą pewnych wspólnych korzyści i interesów...

## DOM FELIPE.

Czy się Księciu nie wydaje, że znowu wyraźnie zbliżamy się do tego *horyzontalnego* układu warstw, i że pchają nas do niego właśnie korzyści i interesa? Nigdy nie mówiło się tak wiele i tak głośno o narodowościach, a tymczasem nigdy narodowe uczucie, nigdy patryotyzm nie był tak słabym w masach ludu. Komuna paryska dowiodła tego w sposób przerażający. Związki i stowarzyszenia rzemieślnicze nie zwają już wcale na narodowość, oderwały się od ej zupełnie, a kosmopolityczny radykalizm kto ie, czy nie zmusi konserwatyzmu, że i ten kże rad nie rad kosmopolitycznym się stanie? iedy pewien żelazny kanclerz niedawno naętnował jakiś *Internacyonał czarny*, przeciwieńwo i parę *czerwonego*, myślał wtedy i chciał dynie powiedzieć coś złośliwego i nienawistego: kto wie wszakże, czy niechcący nie poiedział nieszczęściem czegoś głębokiego?...

## KSIĄŻĘ SILVIO.

"Corsi, ricorsi" powiedziałby tu nasz Vico, pomni tego, powinniśmy nabrać przynajmniej yrozumiałości i pobłażania dla tych, którzy atrząc własnemi oczyma na tajemnicze przeorażenie świata, poczęte w XIV wieku, nie moli ani się do niego zapalić, ani go nawet zromieć. Guizot mówi, że "ten wiek przeznaczony ył na to, żeby z Europy pierwotnej wykszałcić uropę nowoczesną; w tem jego ważność i jego storyczne znaczenie. Kto nie patrzy nań z tego anowiska, kto zwłaszcza nie patrzy na to, co niego wynikło, temu nie tylko bedzie on nieozumiałym, ale mu się i prędko stanie wstrętm. Uważany bowiem sam w sobie, w oderwau od swoich następstw, wiek ten przedstawia ę jako pozbawiony charakteru własnego, pełen lko wszelakiego zamieszania, którego przyczyn dojrzeć i dojść nie można: ruch bez kierunku, szamotanie się bez skutku, oto cecha tej epoki. Królowie i szlachta, duchowieństwo i miasta, wszystkie żywioły społecznego składu obracają się i kręcą w tem samem zawsze kole, niezdolne zarówno postąpić jak spocząć "1).

Czyż można się wiec dziwić, że czas, tak napozór zamieszany i bezładny, raził i meczył poetę, który się zachwycał wzniosłą harmonią sfer, myśliciela, który wielbił wspaniały ład całości stworzenia, człowieka nauki, który wszedzie, nawet w komentarzach, któremi swoje canzony objaśniał, szukał koniecznie symetryi, regularnego rozłożenia, ścisłego logicznego związku?... Dante miał zaledwo trzy lata, kiedy w Neapolu zginał na rusztowaniu nieszczęśliwy młody Konradyn, ostatnia latorośl szczepu Hohenstaufów. ostatni potomek wielkiego rodu cesarzów. Zaledwo zaś doszedł dojrzałego wieku, ujrzał znów Dante "lilie wchodzące do Anagni" i papiestwo na drodze do babilońskiej niewoli w Awinionie. I to tak zaraz po owem "cudownem widzeniu", zaraz po owym jubileuszowym roku 1300, który był niejako rachunkiem sumienia i spowiedzia powszechną wieków średnich na skonaniu! Te nowe podwaliny społeczeństwa, które pod ziemią układały się pomału, dla współczesnych wi-

<sup>1)</sup> Histoire de la civilisation en Europe, 8-me leçon.

ialne nie były: oni widzieli tylko zwaliska, ko wstrząśnienie i rozwiedzenie się wielkiego 1achu przeszłości; organizm, który miał się jawić, był cały jeszcze zamkniety w swojej czwarce, a ta, nie dziw, że mogła wydawać ohydna. "Ten nowy świat" - mówi, przypuiac do czasów Filipa Pięknego historyk, 5ry, jak zaden inny może, posiadał intuicye eków i epok<sup>1</sup>) ---,,ten nowy świat jest brzydki. ykrętny i chciwy występuje od razu z charakrem adwokata i lichwiarza. Papiestwo, rycerwo, feudalność, giną pod ręką prokuratora, kruta, oszusta. A jeżeli mimo to, ten czas zynosi z sobą rzeczy, mocą których jest uprawonym może i więcej nawet niż poprzedni, to kież oko mogłoby to przejrzeć i odkryć w saym początku? Żadne, ani samo nawet oko antego..." A kiedy od widoku tego dziwaczgo, bezkształtnego jeszcze świata, chciał Dante rok oderwać i spocząć nim na swojej tylko skańskiej ojczyźnie, to i tam znowu nie wiiał, nie spotykał nic, tylko skutki konieczne nieuniknione powszechnej anarchii, bezład molny i nieporządek społeczny, pomieszanie poć, pomieszanie języków, zamieszanie samych wet stronnictw. On sam, porwany tym wirem, e byłże guelfem i gibellinem naprzemian, dziś

<sup>1)</sup> Michelet. Histoire de France, tom III, ch. II.

po tej stronie gdzie *neri*, jutro po tej gdzie bianchi, raz z popolo grasso, drugi raz z popolo minuto?... Z tej odległości, w jakiej jesteśmy, podziwiać nam raczej przychodzi tych burzliwych mieszczan florenckich, którzy w całym warze nienawiści i walk domowych zdolni jednak byli nałożyć sobie i wykonać szlachetny trud zbudowania Panny Marvi del Fiore i umieli "budowle miejskie odpowiedniemi uczynić tej wielkiej duszy, która się składa z dusz wszystkich obywateli, połączonych jedna wola i jednem uczuciem<sup>«1</sup>). My nawet musimy sobie zadać to pytanie, czy nie te niepokoje i burze właśnie, czy nie to życie podniecone i goraczkowe, były powodem, że toskańskie miasto powtórzyć zdołało w dziejach świata Ateny, i wydać tyle nieśmiertelnych geniuszów od Dantego i Giotta, aż do Michała Anioła i Macchiavela? Ale ten, co w tym wichrze żył, kto czuł wszystkie trwogi tego codziennego trzęsienia ziemi, temu dz się nie można, jeżeli widział i myślał inaczej Ten miał może prawo sądzić, że Ateny i Sparta to były republiki dobroduszne i flegmatyczne w porównaniu z ta, która "tak subtelne tworzyła ustawy, że co w październiku sprzedła, nie star-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wspaniałe te słowa mieszczą się w uchwale ludu florenckiego z roku 1294, mocą której Arnolfo (del Cambio) miał sobie poleconą budowę katedry.

yło do pół listopada; która wciąż zmieniała awa, urzędy, monetę i obyczaje, i podobną się ała do chorej istoty co, by ulżyć męce, przeaca się bez ustanku..."

#### MARCHESE ARRIGO.

Atene e Lacedemona, che fenno L'antiche leggi, e furon si civili, Fecero al viver bene un picciol cenno

Verso di te, che fai tanto sottili Provedimenti, ch'a mezzo novembre Non giugne quel che tu d'ottobre fili.

Quante volte del tempo chre rimembre, Legge, moneta, e ufuci, e costume Hai tu mututo, e rinnovata membre?

E se ben ti ricorda e vedi lume, Vedrae te simigliante a quella inferma, Che non può trovar posa in su le piume,

Ma con dar volta suo dolore scherma... 1)

Ateny, Sparta, co w starożytności Składały prawa i tak były rządne, Próbkę dobrego życia ledwie dały Względnie do ciebie, która tak subtelne Tworzysz ustawy, że co w październiku Sprzężesz, nie starczy do pół listopada! Ileżto razy, wspomnij, w krótkim czasie Zmieniłaś prawa, monetę, urzędy, Zwyczaje nawet! odnawiałaś członki!...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Purgat. VI. 139-151.

### KSIĄŻĘ SILVIO.

Wygnany z Florencyi niesprawiedliwym kretem w pierwszych dniach roku 1302, wc śnie przez to wyrwany z czynnego życia. wyrwany też zarazem z odmetu walk nieustaja cych i absorbujących, Alighieri nauczył się z c sem wznosić się ponad stronnictwa i przemian swego rodzinnego miasta i z tej wysokości j sądzić; w tej ciszy wygnania i w tem skupieniu. myśli, ułożył sobie całkowity system polityki uniwersalnej, od którego ratunku świata spodziewał sie i wygladał. Oczekiwać Królestwa Bożego na ziemi, przewidywać jego przyjście, wszakże to, niestety, rzecz właściwa wszystkim na świecie emigracyom! Z wyjątkiem jednej Vita Nuova (która była skończona jeszcze we Florencyi), system ten wyraźnie będzie się odtąd przebijal we wszystkich dziełach Dantego; Convito, De Vulgari Eloquentia, pamflety z roku 1310i1311, wszystkie te pisma wyrażają tę myśl przewodnią: stanie się ona wreszcie wątkiem samym i tłem Boskiej Komedyi. W zupełności jednak i w ścisłym uporządkowanym związku, złożył Dante swoje pojecia polityczne głównie w dziele

> Gdy widzisz jasno i dobrze pamiętasz, Uznasz, że jesteś jak niewiasta chora, Co nie znajdując spoczynku w pierzynie, By ulżyć męce, przewraca się ciągle.

 Monarchii; tam je połączył w systematyczny ad, w całość doktryny, z której dokładnie :dać sobie sprawę musi każdy, zanim przystąpi lo badania "poematu świętego", jeżeli ten poenat chce zbadać poważnie i poznać gruntownie.

Rzecz szczególna! Komentatorowie Dantego sadzą się na to, by w jego życiu religijnem koiecznie odkryć jakieś przemiany i przesilenia, iakiś dualizm, albo jakaś "trylogię", którą sami dowolnie wymyślili; gdy tymczasem pod wszystkimi innymi względami za to przypisują mu znowu jakąś niezmienność i jednolitość przekonań, natchnień i postępowania, która z historyczną rzeczywistością nie zgadza się wcale! Nie chcą żadną miarą pozwolić na to, by w miłości był się dopuścił choćby najlżejszej niestałości czy kaprysu, i wbrew jego własnym wyznaniom zaręczają śmiało i uroczyście, że nigdy na chwilę wiernym być nie przestał córce Portinarich; że Beatrice, żywa czy umarła, była panią jego serca i jego niezmiennej, nigdy niezłamanej wiary. W poecie znowu nie chca rozróżnić jak nam to wczoraj dostatecznie wyjaśniono między autorem sonetów z Vita Nuova, współzawodnikiem takich, jak Guinicelli, Cavalcanti albo Cino, a wieszczem wzniosłym i nawskróś oryginalnym Boskiej Komedyi. I tak samo też usiłują zasłonić, zatrzeć wszystkie niezaprzeczone przemiany i zwroty człowieka politycz-Wieczory Florenckie. 17

1

nego, a każą nam wierzyć w jakiegoś Dantego jednolitego, z jednej sztuki czy jednego odlewu, który całe życie unosił się niby gdzieś wysoko nad stronnictwami i namiętnościami i był "sam przez się stronnictwem dla siebie".

> ...Si ch'a te fia bello Averti fatta parte per te stesso <sup>1</sup>),

Jeśli wierzyć mamy wiekszej cześci tych krytyków, Dante nie podzielał nigdy namiętności stronnictw, Bianchi albo Neri, i od początku do końca trzymał się niezłomnie tych samych zawsze zasad, tych mianowicie, które w swoim czasie rozwinąć miał i wyłożyć tak obszernie w dziele o Monarchii. Niektórzy gotowiby nawet przypuścić, że dzieło to było napisane przed wygnaniem, przed Vita Nuova, nawet przed jego urzędowaniem! A przecież, jeżeli jest jaki fakt w jego życiu pewny, dowiedziony, niezbity, to ten, że w politycznem zawichrzeniu swego czasu, on także miotany był burzą w te i owa strone, pchany do tego i znów do innego stronnictwa; że Guelf z rodu z biegiem wypadków przystał do Gibellinów; jeżeli jest twierdzenie, któremu nie brak zwycieskich tak materyalnych jak mo-

1) Parad. XVII. 68-69.

więc chlubą ci będzie, Żeś był sam przez się stronnictwem dla siebie. ralnych dowodów, tedy jest niem to, że dzieło o *Monarchii* pisane było już na wygnaniu, zdala od Florencyi i od stronniczych zatargów i zaburzeń. W niespokojnych zamąconych okresach historyi, na wygnaniu jedynie, w oddaleniu, powstawać mogą dzieła takie, jak Dantego *Monarchia*, jak *Wieczory* Józefa de Maistre, jak Bonalda *Teorya Władzy*...

W istocie niczem nie można tak dokładnie i zrozumiale określić, uprzytomnić sobie stosunku Dantego do różnych dażności jego wieku, jak przvpomnieniem stanowiska, jakie w bliższych nam czasach zajął de Maistre lub Bonaldwzgledem Rewolucyi. On tak samo jak tamci przeczy zupełnie, absolutnie swojej epoce; tak samo nie przypuszcza żadnej koncesyi ani kompromisu; tak samo trzyma się niewzruszenie ściśle określonej twardej doktryny i na włos z niej ustapić nie chce; tak samo w przeszłość tylko wierzy i nie cofa się przed najdalszemi wynikłościami raz przyjętych zasad. W jego systemie politycznym, co przedewszystkiem uderza i zadziwia, to brak zupełny względu na to, co było główną siłą poruszająca, pierwiastkiem fermentu w chrześcijańskiem społeczeństwie jego wieku: brak zupełny względu na pierwiastek i zasadę narodowości. Dante jest kosmopolitą w całem najobszerniejszem znaczeniu tego wyrazu, oto jak formułuje swoje w tej mierze badania ten z biografów Alighierego, który mojem zdaniem najlepiej zrozumiał i przedstawił najjaśniej historyczna stronę tej sprawy, który najbystrzej, najszcześliwiej uchwycił i wytłómaczył stosunek dzieła o Monarchii do całego tuchu umysłów w wiekach średnich 1). "Dla mnie" – mówi Dante w książce de Vulgari Eloquentia — "ojczyzną iest cały świat, jak morze dla ryby" 2). Wszystkie nieszczęścia, wszystkie klęski wieku, z tego jednego tylko, zdaniem jego, pochodza, że świat począł rozdzielać się w swoich usiłowaniach in diversa conari<sup>8</sup>), i stał się "potworem o wielu głowach" — bellua multorum capitum. Nie trzeba mniemać, jakoby on nie widział i nie uznawał różnic leżących w naturze, jakoby chciał wszystkim mieszkańcom naszej ziemi nałożyć jeden jednostajny sposób życia czy rządzenia. "Inaczej --- mówi on scholastycznym swym stylem --muszą być rządzeni Scytowie, którzy żyją w wielkiej dni i nocy nierówności i trapieni są zimnem nieznośnem; inaczej znowu Garamanci, którzy się cieszą jednostajną zawsze równością dnia i nocy, a dla wielkich upałów nago chodzić musza". Tvlko, ponad ta rozmaitościa praw czy

<sup>1</sup>) F. X. Wegele, *Dante Alighieri's Leben und Werke*. Jena 1865, str. 308.

<sup>2</sup>) Nos autem, cui mondus est patria, velut piscibus aequor... (De Vulg. Elog. lib. I. cap. 6).

<sup>3</sup>) De Monarchia I. in fine.

zwyczajów, i ponad książętami czy królami, którzy ją wszędzie roztropnie stosować mają, powinna być jedna wola najwyższa, zwierzchnia, która jedność celu wyobraża i wyraża. Jedność ta konieczna jest jego zdaniem tak samo w świeckim, jak w duchownym porządku rzeczy: jeżeli chrześcijaństwo potrzebuje papieża dla swego wiecznego zbawienia, to niemniej potrzebuje cesarza dla swego doczesnego dobra i zdrowia. Obie te instytucye, twierdzi, są zarówno boskiego początku, a kto nie widzi ścisłego, nierozerwalnego, koniecznego związku między jednością w Kościele a jednością w Cesarstwie, ten "rozdziera nieszytą całodzianą suknię Chrystusa Pana".

Zarazem mistyk zatopiony w widzeniach i logik ścisły — bo te dwie rzeczy nie zawsze się wykluczają — Dante odwołuje się na poparcie swego założenia do Ewangelii i do Aristotelesa, do biblijnych proroków i do poetów starożytnych, świadczy się historyą świętą i historyą świecką. Z głębokiem przekonaniem i przejęciem, z wiarą niezachwianą i z powagą aż przerażającą, przyjmuje Dante tę kolosalną fikcyę średnich wieków, wedle której cesarstwo Karola Wielkiego miało być dalszym, niby nieprzerwanym ciągiem panowania Konstantyna i Augusta; owszem, fikcyę tę podnosi on dopiero do nowych rozmiarów, jeszcze ogromniejszych, fantastycznych! Podług

niego, nie jeden Konstantyn tylko i nie sam August, ale lud rzymski cały, jak był, od samych swoich poczatków był naczyniem wybranem, przeznaczonem na to, by przez nie zjednoczył sie rodzaj ludzki pod prawem Chrystusa. Palec Boży tak samo widoczny jest dla niego w dziejach ludu rzymskiego, jak w dziejach wybranego żydowskiego<sup>1</sup>). Miasto na siedmiu wzgórzach powstało w tym samym czasie, co i dom Jessego, z którego wyszła Marva Panna: jak Hebrajczycy od wieków z przejrzenia Bożego przeznaczeni byli na to, by z nich wyszła jedna prawdziwa powszechna wiara, tak Rzymianie znów na to, by wydali z siebie jedno prawdziwe uniwersalne Państwo. Wielkim ich przodkiem był Eneasz, w którym połączyły się trzy części świata; dziadami jego byli: Assaracus Frygijczyk, Dardanus z Europy, babka Elektra, córka afrykańskiego Atlasa; z trzech jego żon jedna, Creusa, była córką Pryama Azyaty; druga, Dido, była Afrykanka, a trzecia, Lavinia, była matka italskich Albańczyków. Tarcza, spadająca z nieba, gdy Numa składał ofiarę bogom, ucieczka Klelii, gęsi ratujące Kapitol, grad, który powstrzymał zwycieski pochód Hannibala, wszystkie te cuda wylicza Dante jako tyleż dowodów, że Bóg

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) O tem wszystkiem, co następuje, porównaj *Monarchia*. Lib. II. passim.

niał zawsze tajemnicze wielkie zamiary na urbs, d początku przeznaczał jej powszechne panoanie, uniwersalną monarchię, którą też wkońcu stotnie posiadła. Czy św. Łukasz nie mówi wyuźnie w swojej Ewangelii, że cesarz August azał "zliczyć mieszkańców całej ziemi?" Naodzeniem swojem, jak i śmiercią swoją chciał hrystus Pan uświęcić, zatwierdzić panowanie 'zymian nad światem i dać mu sankcyę: przy arodzeniu powolnym był edyktowi Augusta, a rzy śmierci uznał władzę sądowniczą Tyberyuza, wyobrażoną w Piłacie; bo tylko prawowity ędzia może wyrok dać prawny, a Chrystus hciał w osobie swojej ponieść za grzech Adana prawną karę z ramienia prawowitego sądu.

Jeżeli zaś Bóg wyszczególnił tak bardzo to lemię, jeżeli mu dał założyć tę uniwersalną moarchię, o którą nadaremnie kusili się Assyryjzycy i Egipcyanie, Persowie i Macedonia, to robił to dlatego, że synowie Cincinnata i Deyusza, Fabrycyusza i Camilla, Scaevoli, Bruisa starszego, starszego Catona i tylu innych d początku okazali się godnymi łaski tak wieliej, misyi tak chwalebnej, przez swoją poożność, swój duch publiczny, swoją uległość la rządu, swoją bezinteresowność... bo rozumie ię samo z siebie, że potomkowie Romulusa dlaego tylko dążyli do podbicia świata, że go szczęśliwić chcieli! Miejmy pobłażanie dla tej wzniosłej filantropii, którą Dante wspaniałomyślnie przypisuje twardym quiritom i legionaryuszom: wszakże sam Mommsen, ten Darwin historyi, zarzuca Flaminiuszowi i jego pokoleniu, że dla Grecyi mieli jakaś sentymentalność wcale niewczesna! Dante cytuje z największa skwapliwościa, a z uczuciem tryumfu, sławne słowo Cicerona, że Rzym sprawuje nad światem opiekę raczej, niż rządy<sup>1</sup>). A jeżeli za pogańskich już czasów taki był duch i charakter rzymskiego panowania, jakież dopiero cnoty przypisze autor Monarchii Cesarstwu, odkad sie stało chrześcijańskiem i świetem? Cesarz - nie przestaje on powtarzać — tak nam jest potrzebnym do naszego doczesnego dobra, jak papiestwo do zbawienia; on jeden może dać ludzkości sprawiedliwość, pokój i wolność.

Dziwny jest widok zaprawdę tego byłego Guelfa, który Gibellinom przynosi ich *Deklaracyę Praw*, wymyśla im teoryę ich prawowitości, ich powód bytu filozoficznie uzasadnia; który co więcej — dla całych wieków średnich i za nie, określa, formułuje wiarę polityczną, którą te wieki przeczuwały, miarkowały, po części nawet wprowadzały w życie od dawna, ale której nigdy tak jasno, tak ściśle, nie wypowiedziały,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Itaque illud patrocinium orbis terrae verius, quam imperium poterat nominari (*De Officiis*. Lib. II. Cap. 8).

nie ogłosiły, nie wywiodły z samego gruntu zasad! I to wszystko dzieje sie w chwili, kiedy ta wiara straciła już wiele ze swojej dawnej władzy nad umysłami i sumieniami, gdy te przekonania zaczynają się usuwać ze świadomości świata, a ten ideał od dawna już przestaje działać na wyobraźnie. Pokolenia za pokoleniami przeszły od czasu, gdy upadł dom Hohenstaufów i zawaliła się ich dumna budowa; pod koniec XIII wieku i w początkach XIV, to jest w chwili Dantego właśnie, książęta z Habsburskiego domu, kiedy chca, żeby we Frankfurcie wybrano ich na cesarzy, muszą za każdym razem uroczyście odrzekać się i wypierać wszelkiego zamiaru wyprawy za Alpy<sup>1</sup>). Elektorowie i wielcy lennicy niemieccy o tem dziś tylko myśla, jak założyć ksiestwa udzielne i jak sie da najbardziej niezależne, jak rozbić jedna swoja wielka ojczyzne na Rzesze, Germanią na różne Niemce, jak nazywają ich charakterystycznie współcześni kronikarze francuscy. A tak samo, jak w Niemczech dzieje się i w reszcie Europy: wszystko dąży do rozszczepienia, do objawienia się w indywidualności odrebnej, do wyrobienia się na organizm osobny, oddzielny, w sobie skończony.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Deklaracye Rudolfa I, Adolfa I, Alberta I, przy wstąpieniu na tron. Pertz, *Monumenta* IV. *Legum* T. II. passim.

Pod następcami św. Ludwika zbiera się w sobie, skupia się, centralizuje się Francya; Włochy rozkwitaja w mnogość odrebnych silnych, żywotnych republik i księstw: synowie Tella kłada podwaliny swojej niepodległości i swojej organizacvi federacyjnej w kantonach; we Flandryi miasta rozwijają swój przemysł, swoje swobody, i swoje przyjacielstwa<sup>1</sup>). Współrodak Dantego, współczesny jemu Villani, wstrzaśniety także jak on jubileuszem roku 1300 i pod jego wrażeniem, dochodzi z tego samego punktu wyjścia do wniosków wprost przeciwnych: widzi w tem upadek Rzymu i całego dawnego porządku rzeczy, poczatek wielkości Florencyi i nowych składów politycznych i społecznych, i wtedy, w narodowym języku pisać zaczyna historyę swojego miasta<sup>2</sup>). Ale w oczach Dantego ten cały pęd powszechny i niewstrzymany jest tylko występnem i nieszczęsnem zboczeniem i zbłądzeniem, nowym "upadkiem Adama", próbą niegodziwą rozdarcia nieszytej sukni Chrystusa; on żąda uniwersalnej monarchii, powrotu do świętego Państwa Rzymskiego, i woła na ludzkość, żeby sie zwróciła wstecz, a na czas, żeby stanał w bie-

<sup>1)</sup> Amicitiae: tak nazywały się gminy flamandzkie. Ducange s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Porównaj zajmujący ustęp z Villaniego, *Historya Florencyi*, VIII, 36.

gu: Sol contra Gabaon ne movearis! Co zaś podnosi tragiczność dziwną tej sprawy, co jej dodaje nowego, wzruszającego, patetycznego zajęcia, to, że przychodzi istotnie chwila, w której zda się słowo marzyciela ma się naprawdę stać ciałem, gdzie sny wygnania już zamienić się gotowe w wielkie historyczne fakta. To dzieło restauracyi i odrodzenia Cesarstwa, którego geniusz samotny i sam jeden od lat tylu pragnie i wzywa, o którem marzy biedny wygnaniec, to dzieło zaczyna naraz necić i kusić niespokojną wyobrażnie i awanturniczego ducha małego jakiegoś hrabiatka na Lützelburgu, wasala przez czas długi Korony Francuskiej, a któremu nóż ojcobójcy niespodzianie otwiera w roku 1308 drogę na tron niemiecki. Zaledwo zasiadł na tym tronie, obwieścił Henryk VII swój pochód na Rzym, swój Römerzug, i swój zamiar, nieprzewidywany przez nikogo, wzniesienia w górę na nowo upadłego sztandaru Hohenstaufów!...

Łatwo pojąć, że w Alighierim zadrżało serce na wieść zwrotu tak nagłego, tak niespodzianego, a dla niego tak jaśniejącego nadziejami i obietnicami. Ale trzeba czytać jego *Listy*, i te pisma ulotne, które rozsiewał po całej drodze Henryka VII od Alp aż do Florencyi; trzeba się przyjrzeć z blizka tym upominaniom rozwlekłym a rozpłomienionym, czytać tę łacinę napuszystą razem i biblijną, żeby mieć dokładne wyobrażenie o człowieku, i zmierzyć całą wzniosłość jego zachwytu, i całą głębokość jego zaślepienia. W pierwszem z tych pism kwapi się Dante z obwieszczeniem światu "dobrej wieści bożego poselstwa i posłania": Bóg ulitował się wreszcie nedz i ucisków nieznośnych ludzkiego rodu: podniósł sie Lew z pokolenia Judy, idzie już drugi Mojżesz i wywiedzie lud z plag egipskiej niewoli: oto "Tytan Pokoju", w którego reku sprawiedliwość zakwitnie na nowo. Niech wiec Italia wstanie w radości i weselu i niech wyjdzie naprzeciw swego oblubieńca, pocieszyciela świata, chluby narodów, Henryka łaski pełnego, on boski, on Augustus, on Cezar! I dalej zaklina poeta "wszystka krew longobardzka", "żeby copredzej wyzuła się z dziedzicznego, wiekami nagromadzonego barbarzyństwa". A jeżeli w dzisiejszem pokoleniu zostało jeszcze co z dawnej krwi "Trojan i Latynów", niech ono spieszy powitać "cesarskiego orła", który zleci na ziemie pedem błyskawicy!... W istocie, Luksemburczyk spuszcza się z Alp w październiku 1310, z siłą pięciu tysięcy najemnego żołnierza, mieszaniny wszelkich plemion i języków; niedobitki gibellińskiego stronnictwa, garstka wywołańców i tułaczy, ciągną do niego z różnych stron, a między nimi jest i Dante. "Danem mu było oglądać Majestat Cesarza, słyszeć Jego słowa", i powiedzieć sobie: Ecce Agnus Dei, ecce qui abstulit peccata

*rundi!* Ale nie prosi o żadne urzędy, o żadne codności, o żadne nagrody. Jego rodak i brat r Apollinie, Cino z Pistoi, przybiegł aż z głębi rancyi, wstąpił w służbę cesarza, został jednym

jego dyplomatycznych agentów: Dantemu – lowodzi to jego zupełnej dobrej wiary i czystoci jego zamiarów – dość było "oglądać Meyasza"; poczem wrócił do Toskanii, nad "źródła krnu", skąd datował swoje następne pamflety, przeznaczone, jak pierwsze, na to, by "gotowały lrogi Pańskie i czyniły proste ścieżki jego".

A trzeba było równać i gładzić te drogi, bo ochód oswobodziciela świata nie był wcale ryumfalnym. "Tytan Pokoju" jeżeli zdoła posuiąć się naprzód, to tylko wśród pożogi i rzezi. .odi, Cremona, Brescia, a za niemi inne miasta ombardzkie podnoszą się przeciw niemu i zanykają mu bramy: Florencya staje się punktem rodkowym i ogniskiem odporu. Alighieri, zduniony i oburzony tem zuchwalstwem, tem wytępnem szaleństwem, wysyła jedne za drugiemi oraz nowe upomnienia i przestrogi. Szaleni, błąkani, ci, co nie poznają wysłańca bożego

"myślą, że w *prawie publicznem* może być rzedawnienie!" Jeżeli się buntują przeciw jelności w Cesarstwie, czemuż wtedy nie buntują ię tak zamo przeciw jedności w Kościele? W ten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) List z 16 kwietnia (Op. min, 1311 III. str. 466).

sposób argumentując, namawiając, prosząc i zaklinajac, dochodzi wkońcu do groźb. "Wszystkie uciski, jakie niegdyś dla sprawy wolności znieść musiał sławny i chwalebny Sagunt w swojej niezłomnej wierności, wy je zniesiecie w sromocie i w zdradzie dla sprawy niewoli... \* 1). A te chłostę straszliwą ukazuje nie z daleka, nie na to, by umysły przerazić i strachem do swoich widoków skłonić, nie; on ją wywołuje, on jej pragnie, on jej z całego serca życzy i wzywa na swoje miasto rodzinne. W sławnym liście z 16 kwietnia 1311 odzywa się wprost do Henryka VII, i prosi go, żeby śmiało i odrazu zadał cios stanowczy, cios w samo serce. Źle robi cesarz, że traci czas na poskramianie miast lombardzkich; napróżno spodziewałby się zabić hydre, kto po kolei chciałby jej liczne głowy ucinać. Poskromić Cremonę, to zbuntuje się Vercelli, Bergamo, Pavia, i tak dalej jedno po drugiem. Tu trzeba przyłożyć siekiere do korzenia jadowitej rośliny: zatrute źródło znajduje się w dolinie Arnu, nie Padu ani Tybru, a samo jądro złego nazywa się Florencya. To jest żmija, co kąsa wnętrzności własnych rodziców; to zwierz nieczysty, co wyziewem swoim zaraża całą trzodę; to bezbożna myrrha palona kazirodnemi zapały; to rozwiązła Amata, co od po-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) List z 30 marca 1311. (Op. min. III. 450).

wroza zginąć powinna. "Powstań więc i połóż raz koniec ociaganiom twoim, o różdzko ze szczepu Jesssego, połóż ufność w Panu twoim. w Bogu Sabaoth, przed którego oblicznością stąpasz; pracą mądrości twojej i kamieniem twojej potegi powal na ziemie Goliata: bo kiedy on legnie, noc i ciemność i strach padnie na Filistynów, a Izrael wyzwolony bedzie!... " Zapewne kto nie zechce być niesprawiedliwym względem jednego z największych geniuszów, jakich ludzkość wydała, ten czytając te pamflety wściekłe, przypomni sobie, że to są ostatnie konwulsyjne krzyki konającego stronnictwa, stronnictwa upokorzonego, prześladowanego przez drugie, niemniej od niego gwałtowne i zaciekłe; przypomni sobie, że patryotyzm, jak my go dziś rozumiemy, nie był zrozumianym ani znanym w owym wieku; że Dante zwłaszcza był kosmopolitą z przekonania, teoretykiem, opętanym przez swoją doktrynę, zaślepionym przez swój ideał, przez swoje Fiat justitia! Ale najsprawiedliwszy i najwzględniejszy nawet nie będzie mógł się dziwić ówczesnej Florencyi, że synowi swemu nie przebaczyła nigdy jego Listów z roku 1310 i 1311, i że poecie, któremu wedle pięknego wyrażenia Michała Anioła, bramy niebios stały zawsze otworem, bramy rodzinnego miasta zamknęła bez pardonu i na zawsze, aż do śmierci.

Co się zaś tyczy wyprawy włoskiej Luksem-

ł

burskiego Henryka, parę słów wystarczy, by ja opisać: była ona od poczatku do końca i w całem znaczeniu słowa mizerna. Oswobodziciel mniemany napotykał wszędzie ten sam opór, który podnosił się na jego tyłach, w miare, jak sie z wojskiem naprzód posuwał. Nie mógł dostać w rece żelaznej korony w Monza, i przy koronacyjnej ceremonij musiał poprzestać na jakiejś kopii tego symbolicznego dyademu; a tak samo w Rzymie poprzestać musiał na obrzedzie w bazvlice Laterańskiej, bo św. Piotra z całą città Leonina trzymali Guelfowie i wyprzeć ich stamtad było trudno. Wracając z Rzymu, dopiero wział sie do oblegania Florencyi i w ciagu tego obleżenia umarł 24 sierpnia 1313 r. z choroby, która go od dawna już, bo od oblężenia Brescii, zniszczyła. Wiadomość o tej śmierci przyjęły całe Włochy z radosnem uczuciem oswobodzenia: — daleko już było od czasu dawnych Hohenstaufów; i tego właśnie nie zmiarkował Dante, kiedy przez długie lata budował swój system kosmopolitycznej jedności w Cesarstwie, kiedy następnie śpiewał "hosanna" na cześć "łaski pełnego Henryka", który miał urzeczywistnić jego marzenia. Tego uporczywie nie chciał widzieć i przyznać i teraz nawet, po sromotnym końcu szalonej imprezy, a upadek jej tłumaczył sobie i wymawiał tem samem zawsze złudnem, a wiecznie się powtarzającem rozumowaniem

emigracyjnych polityk: publicysta, który niedawno żalił się, że jego Mesyasz przyjście swoje opóźnia; poeta, który pierwszym Habsburgom nie przestawał wyrzucać ich grzesznej opieszałości, który w gwałtownej śmierci Albrechta widział karę bożą za jego i ojca bezczynność<sup>1</sup>), ten sam po katastrofie roku 1313 znajduje pociechę w myśli, że zbawca przyszedł... zawcześnie!

> L'alto Arrigo, ch'a drizzare Italia Verrà in prima ch'ella sia disposta<sup>2</sup>).

mówi Beatrice, ukazując Dantemu tron przeznaczony dla Luksemburczyka, stolicę jedną z najpierwszych w samej płomienistej róży. Do końca życia pozostał Dante wiernym tej myśli monarchii uniwersalnej, ideałowi świętego rzymskiego Cesarstwa; a tak dobrze po zawodzie r. 1313, jak przed nim, wysławiał ten ideał i przepowiadał jego spełnienie w swoim "poemacie świętym", którego myśl główną, cel i natchnienie łatwiej już teraz będzie nam uchwycić i wyrozumieć.

Dusza Wielkiego Henryka, Który w Italii ład sprawować przyjdzie Wcześniej, niż ona będzie doń gotowa.

Parad. XXX. 137. 138.

Wieczory Florenckie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Purgat. VI. 97. 105. O cesarzu Rudolfie. Purg. VII. 84. 45.

<sup>3)</sup> 

Niech mi wybaczy nasz kochany Komandor I i pan Akademik także, ale musze powiedzieć. że jeden i drugi niewłaściwie nazywaja Boska Komedye epopea, a co więcej par excellence epopea wieków średnich. Wyrażenie to przyjęło się i rozpowszechniło wprawdzie, lecz nie dość, że uzasadnionem nie jest, może, co gorsza, prowadzić do różnych nieporozumień i złych zrozumień. Osobliwsza to jakaś musiałaby być epopea, która zostawiałaby w cieniu lub pomijała strony najbardziej charakterystyczne, rysy najbardziej wystające i wybitne epoki, której niby to ma być obrazem: jak feudalność naprzykład. jak rycerstwo, jak długie i pracowite wewnętrzne wyrabianie się miast, jak wspaniały popęd wojen krzyżowych. Czy nie uderzyło was, panowie, że bohatery, wypadki i wspomnienia tych wojen tak małe zajmują miejsce w poemacie Dantego? że hasło Dieu le veut, które wstrząsało do głębi i zapalało serca długiego szeregu pokoleń, a które za dni Dantego nie straciło jeszcze swojej siły i rozgłosu, w jego terzinach odbija sie echem tak słabem? Przez całe wieki po nim jeszcze walka z niewiernym miała być wielka pokusa, lub, jeżeli chce kto, wielka ułuda, dla królów i ludów; a aż do dnia Lepantu opuszczenie Wschodu nie przestało nigdy ciężyć jak zmora, jak wyrzut, na sumieniu chrześcijaństwa, na sumieniu papieży zwłaszcza, niezmordowanych w nawoływaniu, w staraniach i pracach około tej sprawy. Wszakżeż i sam Mesyasz naszego poety, Luksemburski Henrvk, niczem innem, aż dopiero obietnicą wyprawy do Ziemi Świętej wyjednał sobie poparcie Klemensa V dla swoich zaalpejskich widoków. Dante tymczasem w wielkiej liczbie zarzutów, jakie czyni Bonifacemu VIII, kładzie wprawdzie i ten, że on "woli wojować koło Lateranu, niż z Żydami i z Saracenami"<sup>1</sup>), ale kleska pod St. Jean d'Acre - (klęska, która wypadła równocześnie ze śmiercią Beatrice) — ale utrata Ziemi Świetej nie wyrywa mu z piersi ani jednego z tych krzyków boleści i gniewu, których wydaje tyle na widok upadku Świętego Państwa Rzymskiego. A ileżto jeszcze trzebaby wyliczać opuszczeń podobnych, ile wskazywać braków, które bylyby nie do wytłumaczenia i nie do darowania nawet, gdyby miało być prawdą (co niektórzy mówia), że Dante miał myśl i zamiar wielkiej jakoby epopei katolicyzmu, że chciał stworzyć taka "poetyczną Summę średnich wieków", jak św. Tomasz złożył ich Summe teologiczna! Gdyby tak było, czy nie miałbym prawa upominać się o opuszczenie tylu pamiętnych zdarzeń, tylu wielkich postaci z katolickich aktów męczeńskich i żywotów Świetych? Czy nie mógłbym z równą

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Inf. XXVII. 85--90.

słusznością dziwić się przemilczeniu Abelarda naprzykład, albo Arnolda z Brescii, albo Tomasza Becketa, św. Ludwika i tylu innych, którzy oznaczali epoki w historyi i zostawili w niej jaśniejace dotad ślady swojej drogi? Dlaczego zwłaszcza, w tym mniemanym Panteonie epickim, gdzie co krok spotykam tłumy nazwisk nieznanych, o których wzmianki napróżnoby kto szukał w miejscowych nawet kronikach lub aktach, czemu w tym tłumie nie świeca imiona Pierwszego, Trzeciego, ani Dziewiatego Leona? czemu niema ani Mikołaja I, ani Grzegorzów Siódmego i Dziewiatego, ani Urbana II. ani Aleksandra III. ani dwóch Innocencyuszów III-go i IV-go, czyli ani jednego z tych papieży, którzy byli najwięksi właśnie i najwięcej w historyi świata znaczyli? Czy nie jest to dziwne, że w całej, jak jest, Boskiej Komedyi, niema ani jednej wzmianki o Henryku IV, ani o Hildenbrandzie, to jest o dwóch najświetniejszych, najzupełniejszych wyobrazicielach, o tych najdoskonalszych usposobieniach, w których wcielona i wyrażona była walka, tocząca się przez wieki miedzy berłem a pastorałem?...

HRABINA.

Rzecz dziwna w istocie!

## KSIĄŻĘ SILVIO.

Ależbo dlaczego upierać się i chcieć ko-

niecznie z Dantego zrobić Homera czy Hesioda gotyckiego świata? Boska Komedva nie jest Iliada średnich wieków ani Theogonią katolicyzmu: ona jest poematem moralnym i politycznym, grzmiącem, Izająszowem prawie napomnieniem, wymierzonem do współczesnych pokoleń, do tego pokolenia, które patrzało na Wielki Jubileusz 1300 roku! Teraźniejszość, obecność, świat w pierwszej chwili XIV wieku, oto przedmiot, oto jedvny cel poematu wielkiego Florentczyka. Wszelka inna epoka, jeżeli w nim występuje, to mimochodem tylko, jako przypadkowe wspomnienie; wszelkie wypadki dawniejsze, poprzednie, jeżeli są wymienione, to epizodycznie dla przykładu tylko, albo dla ozdoby, czasem nawet dla fantazyi lub kaprysu. Same to wspaniałe rusztowanie Bożego gmachu wszechświata, sama nawet mistyczna pielgrzymka po trzech zagrobowych królestwach, wszystko, aż do pokornych i rzewnych wyznań i spowiedzi grzesznej duszy, wszystko jest przyborem tylko i zewnetrznym kształtem, a nie istota, treścia samą i prawdziwą główną myślą dzieła; wszystko to, to ramy dopiero - ramy wspaniałe prawda tego obrazu lub raczej tego zwierciadła, które poeta chce stawić przed oczy żywemu i widzialnemu światu, światu współczesnemu, chrześcijaństwu swego wieku. "Odłożywszy na bok subtelne dochodzenia" — mówi wyraźnie i w sposób bardzo charakterystyczny sam Dante w liście dedykacyjnym do Can Grande della Scalla -"można powiedzieć krótko, że celem tego dzieła, w jego całości, jak w jego szczegółach, jest: żyjących tem życiem wyrwać z tego nędznego stanu, a prowadzić ich do innego, szczęśliwszego" 1). Dla żyjących zaś tem życiem, znamy już pod tym względem wyobrażenia Dantego, stan nędzny pochodzi z braku zwierzchniej władzy i kierunku w doczesnym i świeckim porządku rzeczy; a stan szczęśliwszy da się osiągnąć jedynie przez odbudowanie tej jedności, przez powrót do Świętego Państwa Rzymskiego, przez utworzenie Monarchii uniwersalnej. To przekonanie, ta wiara, jest natchnieniem wieszcza Boskiej Komedyi w każdej strofie jego poematu, jak była natchnieniem filozofa, rozmyślającego nad traktatem o ogólnej polityce i jej zasadach, i publicysty, rzucającego w świat pamflety z roku 1310 i 1311. To jest myśl jego życia całego, to dusza całego jego dzieła, to jest hoc opus, hic labor!...

Dla nas zapewne, dla nas, którzyśmy od czasów Dantego i od jego pojęć tak dalecy, oddzie-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Sed omissa subtili investigatione, dicendum est breviter, quod finis totius et partis est removere viventis in hac vita de statu miseriae, et perducere ad statum felicitatis".

leni od nich przeobrażeniami i rewolucyami niezmiernemi, dla nas oczywiście forma jego dzieła, iego ukształtowanie zewnetrzne i świetne epizody, znaczą więcej, niż treść, niż sama istotna podstawna myśl, i biorą nad nim górę. My widzimy i cenimy w Boskiej Komedvi właśnie te epizody głównie i wspaniałe dekoracye; a zachwyceni misterną zasłoną, w którą mistrz oblekł swój przedmiot, radzi na niej przystajemy, radzi sobie mówimy z Zeuxisem: "obrazem, to zasłona sama!" Ale, nie mówiąc już o tem, że obowiązkiem jest naszym wielkiego człowieka brać i uznać w jego naturalnej wielkości, stawić go wśród jego właściwego otoczenia i pod jego prawdziwe światło, trzeba jeszcze prócz tego oddać mu sprawiedliwość, przyznać, że rzadko kiedy poeta umiał tak, jak on, tchnąć w rzecz treści moralnej i politycznej tyle życia, tyle ruchu, tyle rozmaitości, tak przez namiętność swoją roznamiętnić dla niej drugich. Ten "stan nedzny" chrześcijańskiego świata, pokazany jest w Boskiej Komedyi w nieskończonej rozmaitości zjawisk i przykładów, w kształtach najbardziej zadziwiających i niespodziewanych i skutkach najbardziej rozkładających wszystko, co tylko jest dobrego, pięknego, szlachetnego pod słońcem. A cały ten obraz zmierza do jednej konkluzyi, do tej samej zawsze nauki: że nasz świat wy280

dany jest na łup anarchii, a ród ludzki wyrzucony ze swojej kolei:

> Pensa che in terra non è chi governi; Onde si svia l'umana famiglia<sup>1</sup>).

Przypomnijmy sobie tylko te wiersze niezliczone a pietnujące, jak rozpalonem żelazem, nienawiść i chciwość, które zawładły sercami, te piorunujące wyrzekania na wojny bezbożne między ludami jednego Chrystusa, na zatargi i rozterki, któremi "żrą siebie wzajem ci, których wiezi ieden mur i fosa"<sup>2</sup>). Czasem nawet poeta tak się zapędzi w gniewie i rozpaczy, że daje chrześcijańska niby wersye złowrogich Tacytowych słów non curae deis i pyta, czy Ten, co za nas ukrzyżować się dał na ziemi, "na zawsze już i na dobre odwrócił od nas sprawiedliwe swoje oblicze?" A przez to wszystko dochodzi zawsze i niezmiennie do tego samego porro unum necessarium, do nieodbitej dla Cezara konieczności, by usiadł na łęku i ostrogą swoją poskromił "krnąbrne, znarowione zwierzę" 8). Bez tego niema ratunku, ni zbawienia: ale z tem zbawienie niewątpliwe, niechybne i bezpośrednie, blizkie. Czytając, mogłoby się czasem zdawać doprawdy,

 Pomyśl, że niema, ktoby rządził ziemią: Dlatego z drogi zbacza rodzaj ludzki.

Parad. XXVII. 140. 141.

- <sup>a</sup>) Purgat. VI. 82-84.
- <sup>3</sup>) Purgat. VI. passim.

że Cezar, gdyby tylko chciał, mógłby raz na zawsze zamknąć bramy piekieł, wyplenić z ziemi wszystko złe i zmienić do gruntu biedną naturę ludzką. Rzecz ciekawa, ten wielbiciel i chwalca przeszłości, ten, jakbyśmy dziś powiedzieli, "człowiek reakcyi i restauracyi", wpada niekiedy, porwany swoim zapałem, w naukę wcale podejrzanej prawowierności, a u nowoczesnej demagogii w wielkiem poszanowaniu i modzie, naukę, którą niegdyś głosił Rousseau, że natura ludzka dobra jest sama w sobie, a tylko przez złe rządy zepsuta:

> Ben puoi veder che la mala condotta E la cagion che il mond ha fatto reo E non natura che in voi sia corrota <sup>1</sup>).

Między temi zaś złemi rządami, które zepsuły ludzką naturę, oskarża Dante przedewszystkiem rządy papieskie... Posłuszny Stolicy Apostolskiej, z niezachwianą wiernością w rzeczach wiary, dbały niezmiernie o to, by przy każdej sposobności jak najwyraźniej przyznawać i wyznawać głośno boski początek Papiestwa, tem gwałtowniej powstaje na politykę, jakiej dwór rzymski trzyma się względem tej drugiej, niemniej boskiej instytucyi, jaką według niego jest

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Widzisz więc dobrze, że złe przewodnictwo Przyczyną temu, że świat jest występny, Nie zaś natura zepsowana wasza. Purgat. VI. 103-105.

Cesarstwo. Ta to polityka — mówi — przez to, że wdała sie w walke z cesarzami, zasiała i rozkrzewiła po świecie ducha buntu, ośmieliła panów chrześcijańskich do oporu przeciw ich prawemu zwierzchnikowi, pomazańcowi bożemu, rozzuchwaliła te wszystkie miasta, tych mieszczan hardych swojem bogactwem i swoja swawola, którzy nie chca teraz krnabrnych karków ugiać pod zbawienne jarzmo. Tym sposobem rozdarła się nieszyta suknia Chrystusa, a ród ludzki stał sie potworem o wielu głowach. Tak dalece doszła bezbożność i sromota, że zamiast jedna miłością kochać wszystkie swoje owieczki, papieże sami uszykowali je, jedne po prawej, drugie po lewej stronie, dopuścili, że tyara stała się godłem stronnictw, że klucze, które im książę Apostołów przekazał, błyszczały jako znaki na choragwiach, niesionych w bój przeciw chrześcijanom !...

### MARCHESE ARRIGO.

Non fu nostra intenzion ch'a destra mano De' nostri successor parte sedesse, Parte dall' altra, del popol cristiano; Ne che le chiavi che mi fur concesse Divenisser segnaciaro in vessil Che contra i battezzati combatesse...<sup>1</sup>)

<sup>1</sup> Nie było myślą naszą, by połowa Chrześcijańskiego ludu po prawicy

### DOM FELIPE.

W tych samych prawie słowach oświadczył Pius IX w roku 1848, że jako ojciec wszystkich wiernych, nie może wysyłać swoich poddanych przeciw Austryakom, chrześcijanom jak oni; a jakiejże mu z tego nie robiono zbrodni! Ile udawania, ile fałszu i komedyi w polityce!...

## KSIĄŻĘ SILVIO.

Początek tego w świecie zamieszania i przewrotu sięga, zdaniem naszego poety, czwartego jeszcze wieku, a mianowicie przeniesienia stolicy cesarstwa do Bizancyum. Krok ten przypisuje on, w sposób dość dziwny, powolności źle zrozumianej Konstantyna Wielkiego względem papieży. "W dobrym zamiarze, co zły owoc wydał, chcąc pasterzowi miejsce swe ustąpić, Grekiem się zrobił" <sup>1</sup>. Tym złym owocem było mieszanie się Stolicy świętej w sprawy państw świeckich, zwierzchność, którą ona w sprawach politycznych mieć chciała, wreszcie namiętność rozkazywania, posiadania i bogacenia się, która opa-

> Następców naszych, druga po lewicy Sadzoną była; — aby klucze święte, Które mym dłoniom poruczone były, Znakiem bojowej chorągwi się stały, Co przeciw ludom ochrzczonym wojuje. Parad. XXVII. 46. 51.

<sup>1</sup> Parad. XXII. 56-60.

nowała Kościół. O to Aligihieri nie pyta wcale, czy ten wzrost wpływu i potęgi papieży nie był 1 też może historyczna koniecznościa, i czy nie był, ogółem wziąwszy, niezmiernem dla ludzkości dobrodziejstwem? czy doprawdy nie było nic dobrego, nic zbawiennego, nic opatrznościowego istotnie w tem, że pośród Europy, zalanej przez ludy dzikie i oddawane dotad jedynie swoim popedom używania i niszczenia, a znajace jedynie poszanowanie siły materyalnej, podniosła się jedna potęga, czysto moralna, czysto duchowa, i że ta wpływ swój nad nimi rozpostarła? O to nie pyta, czy dzieło pokoju na ziemi nie trzymało się przez długie wieki sprawą i pracą papieży raczej, niźli następców Karola Wielkiego: czy w jego własnych oczach, jeszcze w roku 1307, pomimo babilońskiej niewoli Kościoła, nie zdołał Klemens V uspokoić długich zawziętych walk między potentatami z Foix i Armagnac, albo spraw od dawna wiszących i spornych między Francya i Anglia, między Francya a Flandrya; czy nie rozwiązał w zgodny sposób, na jakiś czas przynajmniej, sprawy o sukcesye wegierska? Dante ma swoja teorye gotowa i ma swoja historyę powszechną, na poparcie tej teoryi i do niej zastosowaną. "Niegdyś" - mówi on -"kiedy Rzym był szczęściem i błogosławieństwem ludów, świat miewał dwa słońca, co świeciły równo i drodze świata i drodze do Boga.

e z nich jedno zgasiło drugie; miecz z pastotem przemocą złączony — i odtąd wszystko częło iść źle i coraz gorzej. A Kościół rzymi, dwoiste rządy połączywszy w sobie, wpadł błoto, siebie i swe brzemię skalał".

#### MARCHESE ARRIGO.

Soleva Roma, che il buon mondo feo, Duo Soli aver, che l'una e l'altra strada Facén vedere, e del mondo e di Deo. L'un l'altro ha spento; ed è giunta la spada Col pasturale: e l'uno e l'altro inseme Per viva forza mal convien che vada... Di oggimai che la chiesa di Roma, Per confondere in sè duo reggimenti Cade nel fango, e sè brutto e la soma<sup>1</sup>).

## KSIĄŻĘ SILVIO.

Ale skargi swoje najcięższe, narzekania najrdziej gorzkie, chłosty najsroższe i najbardziej wawe zachowuje Alighieri na królów francuich, potomków tego Capeta, który podług niego ł "synem rzeźnika". Mamy zapewne wszyscy zytomną w pamięci dwudziestą pieśń Czyśca, której Dante podaje niby historyę tych krów z trzeciej dynastyi. "Dopóki Prowancyi wiano rodzie tym nie zniszczyło wstydu, mało on ł wart, lecz też źle nie czynił". Ale od tej wili dom ten "rozpoczął kłamstwem i przeocą grabieże swoje. Potem, za pokutę, zabrał

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Purgat XVI. 106-111 i 127-129.

Gaskonii i Normandyi kraje". Te słowa, za pokute, per ammenda, powracają trzy razy w tych strofach, jako rym niezmienny, a srogo szyderczy. "Za pokute" Karol Andegaweński zgładził Konradyna; "za pokute" także wyprawił do nieba św. Tomasza (poeta bowiem skwapliwie przyjmuje niedorzeczne podanie, według którego Andegaweńczyk miał niby otruć autora Summy). Inny znów Karol, z francuskiego domu, wszedł do Florencyi "bez broni, z włócznia Judasza tylko" i przebił nią bok miasta: jeszcze inny Karol, jeńcem wzięty na morzu, robi z własnej córki cene okupu; "korsarze sprzedaja także, ale przynajmniej obcych, nie krew własna..." I tak dalei coraz gwałtowniejsza ciagnie sie ta dvatrvba, a dosiega szczytu namiętności, kiedv przychodzi do zbrodniczego zamachu w Anagni i do świetokradzkiego morderstwa Templaryu-SZÓW

#### MARCHESE ARRIGO.

I' fui radice della mala pianta, Che la terra cristiana tutta aduggia Si, che buon frutto rado se ne schianta...

Chiamato fui di là Ugo Ciapetta: Di me son nati i Filippi e i Luigi, Per cui novellamente è Francia retta...

Mentre che la gran dote provenzale Al sangue mio non tolse la vergogna, Poco valea, ma pur non facea male Li comminciò con forza e con menzogna La sua rapina; e poscia, per ammenda Ponti, e Normandia prese, e Guascogna. Carlo venne in Italia, e per ammenda, Vittima fe' di Corradino; e poi Ripinse al ciel Tommaso, per ammenda. Tempo vegg'io non molto dopo ancoi Che tragge un altro Carlo fuor di Francia, Per far conoscer meglio e sé e i suoi. Senz' arme n'esce, e solo con la lancia Con la qual giostrò Giuda; e quella ponta Si, ch'a Fiorenza fa scoppiar la pancia... L'altro, cha già unci preso di nave, Veggio vender sua figlia, e patteggiarne Come fan li corsar' dell' altre schciave...<sup>1</sup>)

Byłem korzeniem niegodnej rośliny, Co chrześcijański świat zagłusza cały. Co się zeń rzadko dobry owoc zbiera... Hugo Kapetem na świecie mnie zwano; Ze mnie się rodzą Filipy, Ludwiki, Którzy niedawno Francyi królują... Dopóki wielkie Prowancyi wiano Rodu mojego nie zniszczyło wstydu, Mało on znaczył: lecz też źle nie czynił. Tu on rozpoczął kłamstwem i przemocą Grabieże swoje. Potem, gładzac wine, Zabrał Gaskonii i Normandyi kraje, Wszedł do Włoch Karol. - I ten, gładząc winę, Ofiare sobie z Konradyna zrobił. Wkońcu, do nieba, również gładzac wine, Wysłał on dusze Tomasza z Akwinu. Widze, jak znowu w niedalekim czasie

<sup>1)</sup> Purgat XX. 43-81.

## KSIĄŻĘ SILVIO.

Słusznie powiedział Michelet o tych terzinach, że to "skarga kończącego się świata na nowy brzydki świat, który po nim nastaje" 1). Z jasnowidzeniem, właściwem nienawiści, odgadł fanatyczny teoretyk kosmopolityzmu, że tam, nad brzegami Sekwany, był "korzeń tego chwastu, co miał całą ziemię zagłuszyć", poznał, że tam poczęła się pierwsza próba organizmu niepodległego, skupionego silnie, mającego w sobie swój środek ciężkości i w sobie zjednoczonego: przykład bijący w oczy a niebezpieczny nowego porządku rzeczy, z uniwersalną monarchią niezgodnego i jej wprost przeciwnego. Trudno bowiem zaprzeczyć, że dzieło, nad którem pracowali francuscy Kapetyngowie, było od początku przeciwieństwem, negacyą, mniej lub więcej wyraźną, mniej lub więcej silną i siebie świadoma, ale negacya ciagła i nieprzerwaną świętego Państwa Rzymskiego. Dzieło takie nie mo-

> Inny juž Karol z Francyi przyciąga, By lepiej poznać dał siebie i swoich. Bez broni, z jedną włócznią, którą Judasz Umiał szermować, a tak nią napiera, Że brzuch Florencyi pęka pod jej ciosem... Inny, co jeńcem z okrętu uchodzi, Sprzedaje córkę i targ o nią czyni, Jako korsarze o swe niewolnice...\*

<sup>1</sup> Michelet: Hist. de France, t. III, chap. 3. initio.

o podobać sie Dantemu, nawet gdyby kieroała niem reka takiego jak św. Ludwik króla człowieka; w reku zaś Filipa Pieknego ono vdało mu sie dziełem wprost szatańskiem. cóż mu się dziwić, kiedy my sami przecież, mimo wszystkich naszych rezygnacyi na to, co zywamy historyczną koniecznościa, pomimo iłej naszej uległości przed nieodmiennym i nieołaganym pochodem postepu, przecież nie bez ewnego przymusu i wstretu przyzwyczaić sie ożemy do widoku tego wykretnego prawnika pancerzu, tego prokuratora z rycerskim ryntunkiem, tego chciwego i krwawego fiskalnego chmistrza, jakim był straszny wnuk św. Luwika, ani też do widoku jego drapieżnych, sroich towarzyszy, owych "kawalerów prawa" hevaliers es lois<sup>1</sup>), owych Marigni, Plaisian lub ogaret! Że Filip Piękny "pierwszy dał począk Państwu w jego późniejszem pojęciu, że na valiskach dawnego prawa założył podwaliny osolutnej władzy panującego i zasadniczej nieoralności w polityce"<sup>2</sup>), to w takim razie nie

leczory florenckie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Legiści Filipa Pięknego, zamiast się tytułować dokrami lub magistrami prawa, woleli się pisać rycerzami, *evaliers ès lois*, łącząc w sposób dość śmieszny i przez spółczesnych wyśmiewany, charakter epoki feudalnej i nowo udchodzącej, prawniczej i fiskalnej. (*Przyp. tłumacza*).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Renan o Nogarecie, *Revue de deux mondes* 15 marca 72 r.

można nie podziwiać dość geniuszu gibelińskie poety, który tak wcześnie poznał zasadę dla jego ideału zabójczą, śmiertelną, który tak rychło wyczytać umiał w gwiazdach wyrok, że "jedno drugie zabije" <sup>1</sup>).

Cały ten akt oskarżenia przeciw .Filipom i Ludwikom, od niedawna władnącym Francya, kładzie Dante w usta ich protoplasty Hugona Capeta, tak samo jak wszystkie swoje skargi i żale na niegodnych następców Piotra, uzurpatorów świętej Stolicy, streszcza w słowach książęcia Apostołów samego<sup>2</sup>). Ale papieże, którzy przez symonie posiedli stolice, i Kapetyngi hypokryci, niech jak chca, zaręcza poeta, łacza się z soba i wchodzą w związki ohydne (puttaneggiar<sup>3</sup>), nie poradzą nic przeciw cesarskiemu orłu, "którego szpony zdarły grzywę niejednemu już lwu mocniejszemu od nich" 4). "Bóg nie zamieni kleinotu swego na lilie"; takiemi słowy kończy się ten wspaniały panegiryk rzymskiego Cesarstwa, nie bez zamiaru włożony w usta Ju-

- <sup>2</sup>) Parad. XXVII. passim., a zwłaszcza 22-27.
- <sup>3</sup>) Inf. XIX. 108. i Purgat. XXXII. 148-160.
- 4) Parad VI. 107-108.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ceci tuera cela, znany aksyomat z Notre Dame de Paris Wiktora Hugo. Jedna z osób tej powieści, wskazując na drukowaną książkę (nowość podówczas) i na katedrę przed sobą, powiada: ceci (druk) tuera cela (architekturę).

<sup>(</sup>Przyp. tłumacza).

291 —

styniana<sup>1</sup>), twórcy tego kodeksu, który przypieczętował szczytną pracę — *alto lavoro* — wiekową pracę Senatu i Ludu Rzymskiego: wykształcenie prawa!

Te same wyobrażenia o Cesarstwie rzymskiem, o jego cudownym początku, o jego wielkich przeznaczeniach i o jego prawowitej nieprzerwalności od Eneasza aż do Hohenstaufów, które znamy już z Alighierego książki o Monarchii, powtórzone są i streszczone wiele razy w "poemacie świętym", a ostatecznie w owej przemowie Justyniana. Tylko w Boskiej Komedyi poezya nadaje tym ideom okazałość i świetność, jakiej dać im nie mogły scholastyczne wywody prozaicznego traktatu. Ta nieustająca równoległość, to ciagłe zestawianie z soba starożytnego i chrześcijańskiego świata, ten synkretyzm, ta zgodność we wszystkiem i przypadanie do jednej miary między historyą świętą a świecka, narzuca się wkońcu umysłowi, owłada nim i każe mu nieledwie uwierzyć w te fikcye tak niepojęcie dowolną. Przekonania polityczne naszego mistycznego pielgrzyma mają tak samo, jak jego religijne wierzenia, swój Stary i Nowy Testament. Rzymianie są podług niego tem samem w doczesnym i świeckim porządku rzeczy, czem są Żydzi w porządku duchownym, są na-

In conversion, it is an an an an

<sup>1)</sup> Parad. VI. passim.

rodem wybranym, są ludem Pańskim. Stąd ta jego surowość względem wszystkich, którzy byli przeciwni Rzymowi, nawet Rzymowi bajecznemu, względem Ulissa i Diomeda naprzykład za to, że zburzyli Troję, ojczyznę Eneasza; stąd jego gniew srogi na Annibala i jego "Arabów" — na Brutusa i Cassiusza zwłaszcza, zabójców Cezara, zdrajców najgorszych między zdrajcami, których zbrodnię i karę równa on ze zbrodnią i karą Judasza. Stąd wreszcie jego zapał i cześć dla Wirgilego, wzniosłego piewcy chwały i wielkości królewskiego ludu i cesarstwa, natchnionego wieszcza, który wydobył z siebie to słowo prorocze:

Tu regere imperio populos Romane memento!

Gdyby zaś teraz do tych trzech przemów, o których właśnie wspomniałem, to jest Capeta, Justyniana i św. Piotra, dodać jeszcze wkońcu to, co mówi Cacciaguida, wtedy mielibyśmy, jak sądzę, cały system polityczny i społeczny Dantego, ujęty w zasadniczych najistotniejszych swoich pierwiastkach i rysach, a wyrażony w najwspanialszych słowach. Cacciaguida, jeden z przodków Dantego, rycerz dzielny, poległy gdzieś w Ziemi świętej, około roku 1147, zapełnia postacią swoją cztery aż pieśni Raju<sup>1</sup>), a same

<sup>1)</sup> Pieśni XV-XVIII.

<sup>1</sup> lak niezwykłe rozmiary, epizodowi temu nadane, powinnyby naprowadzić nas na myśl, że należy z niego wyciągnąć i zapamiętać coś więcej jeszcze prócz sławnych wierszy o "uciskach wygnania", lub prócz rozkazu danego poecie, żeby nie zamilczał nic ze swego cudownego widzenia, a na tych nie zważał, "co się drapią, bo ich świerzb swędzi":

Tutta tua vision fa manifesta,

E lascia pur gratar dov' é la rogna <sup>1</sup>).

Cały ten w istocie epizod jest przedewszystapoteoza przeszłości, apoteozą zupełną kiem i bezwzględną. Wieszcz Gibelin na to wywołuje świadka i wyobraziciela dawnych wieków, żeby za jego pomoca i przez jego usta wymierzyć ostre pociski, co najdotkliwsze szyderstwa, w demokratyczny charakter rozwoju następnych pokoleń. Dante jest arystokratą w najściślejszem znaczeniu tego wyrazu, a słowa, któremi wita pradziada swego, kiedy go ujrzał w Raju, są pod tym względem niezmiernie charakterystyczne. "Cóż dziwnego" — mówi — "że tam na ziemi ludzie dumni są ze szlachetności krwi swojej, jeżeli ja aż tu w samem Niebie doznaje z niej chluby". Dodaje wprawdzie, czego dodać nie omieszkałby żaden arystokrata rozumny, "że

 Masz im objawić całe twe widzenie; A niech się drapie, kogo krosta gryzie. Parad. XVII. 127-128. szlachectwo to płaszcz, który łatwo się ścieśnia i kurczy, a czas obcina go zaraz swemi nożycami, kiedy kto nie dba o to, żeby dzień w dzień sukna mu przyczyniać;" niemniej jednak wszelkie przymieszanie krwi obcej i nieszlachetnej, wszelki związek nierówny, wydaje mu się jednym z powodów upadku i zguby, nie domów tylko, ale miast i pospolitych rzeczy:

> Sempre la confusion delle persone Principio fu del mal della cittade, Come del corpo il cibo che s'appone <sup>1</sup>),

Poprzednio, już w jednym ustępie Piekła, podawał jako przyczynę nieszczęść Florencyi to, że jej ludność pierwotna, dawna ludność rzymskiego pochodzenia<sup>2</sup>) zmieszała się "z ludem przebiegłym a niewdzięcznym, który napłynął od Fiesole, a zawsze zachował coś dzikiego, co z gór i skał przyniósł; tak niszczeje pomału słodka figa, kiedy ją zagłuszą dzikie jarzębiny". Tutaj, Cacciaguida powtarza w swojej przemowie skargi na złe i zgubne skutki takiej mieszanej ludności, *cittadinanza mista*<sup>3</sup>). Miasto, które niegdyś miało

<sup>1</sup>) Parad. XVI. 67—69. Zawsze, niestety, ludzi mieszanina Bywała nieszczęść początkiem dla grodów, Jak pokarm zbytnie włożony do ciała.

<sup>2</sup>) Inf. XV. 61 - 78.

<sup>3</sup>) To i wszystko, co następuje do końca ustępu, Parad. XV. XVII. passim. **krew** czystą w najostatniejszym swoim wyro-**Dniku**, znosi teraz smrodliwych gburów ze wsi. oczyma na zysk tylko wyostrzonemi". Gdyby ogł, z jaka skorościa i z jaka rozkosza wypraiłby tych "przekupniów i wekslarzy" napowrót o Montemurlo, do Waldigrieve, do Simifonti, gdzie "ich dziadowie byli żebrakami!" Jak gniew jego namiętnie piorunuje na narody dorobkowe, "nikczemne plemię, z tchórzami odważne i srogie jak smok, ale potulne jak baranek, kiedy mu kto pokaże zeby... a choćby tylko pieniądze". Z upodobaniem, z rozciągłością, wymienia liczne stare domy szlacheckie, które już były wielkie i możne w mieście za czasów jego przodka, za tych czasów szczęśliwych i błogosławionych, kiedv miasto całe zamykało się w małym obrębie między Ponte Vecchio a Baptisterium, a liczyło zaledwie piątą część swojej dzisiejszej ludności. Widok z Ucellatojo, prawda, nie mógł wtedy "okazałościa równać się z widokiem Rzymu z Montemario; nie widziało się pałaców tak wielkich, że się zawsze puste wydają, ani Baltazarów, gotowych zawsze pokazywać, co się w tak wielkich salach ucztować może; majątki bvłv mierne, skromne posagi dziewcząt, a stroje kobiet proste. Naczelnik wielkiego domu poprzestawał na skórzanem odzieniu, ale też kobieta płocha, mąż podstępny a w zyskach swych nierzetelny, byli tak rzadkiem w owym czasie zja-

wiskiem, jak dziś byłaby Cornelia albo Cincinnatus..." Warto przeczytać te cztery pieśni niezrównanego natchnienia, w których mienia sie ton Izajasza z tonem Juwenala, a jeden obok drugiego nie razi; ale warto przeczytać także. jako przydatny a nawet konieczny do nich komentarz, to, co rodak i współczesny Dantemu Villani mówi o Florencyi owych czasów. -Florencya posiadała wtedy ośmdziesiąt banków1), w których wszystkie państwa europejskie zaciagały pożyczki; wyrób sukna sam jeden zalrudniał tam dwieście fabryk i trzydzieści tysięcy robotników, a roczny dochód Rzeczypospolitej wynosił 300.000 czerwonych złotych". Macaulay robi gdzieś uwage, że dochód ten przenosił o wiele to, co przynosiła Anglia i Irlandva razem o trzy wieki później do skarbu Elżbiety »). I od takichto kupców książąt, od takich wekslarzy królów chciał prawnuk Cacciaguidy, chciał Dante, żeby wrócili do dawnych obyczajów, żeby nosili skórzane odzienie, jak niegdyś naczelnicy starych domów Bertich, de' Nerlich albo del Vecchio!...

Wszędzie i we wszystkiem powrót do zasad, do instytucyi, do obyczajów przeszłości: arystokracya, oparta na silnej organizacyi i górująca

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Historya Florencyi, XI. 91 i passim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Essays, Macchiavelli.

nad miastami; miasta wystrzegające się wielkiego napływu ludności, a zwłaszcza zetkniecia się i pomieszania się z wiejskimi gburami; republiki i ksiestwa, szanujace swoje prawowite władze i swoje granice: nadewszystko żadnych połaczeń różnych krajów w jedne wielkie scentralizowane państwa; żadnych, jakbyśmy dziś powiedzieli, "agglomeracyi narodowych"; świat chrześcijański, broń Boże, nie zamieniony w "potwór o wielu głowach", ale poddany w rzeczach świeckich jednemu zwierzchnikowi, jednemu Cesarzowi, rozeznawcy i wykonawcy sprawiedliwości, tem "sprawiedliwszemu i miłościwszemu, że mając wszystko, niczego już nie pożadał" 1): oto polityczny i społeczny ideał, o jakim marzył Alighieri na samym schyłku wieków średnich, a na progu nowszych! Nigdy może nie było człowieka wielkiego w większej, zupełniejszej niezgodzie z dążeniem, z prądem, z całą pracą współczesnego świata; nigdy może nie było Epimeteusza, któryby tak, jak ten myślał wstecz, poza siebie. Ale jakżebyśmy znowu zbłądzili, gdybyśmy, bacząc jedynie na stronę utopijna. niemożliwa, wsteczną, jego systemu, nie chcieli oddać sprawiedliwości i hołdu pięknym, wzniosłym uczuciom, które go natchnęły! W takiem uczuciu — zapominać się nie godzi — miała

<sup>1)</sup> De Monarchia I. cap. 2.

swoje źródło utopia Dantego, a jego sny i marzenia wyszły z dobrej bramy, by użyć wyrażenia Homera, z bramy naoścież otwartej na ludzkość! Zjednoczenie ludzkiego rodu w wielkiej chrześcijańskiej rodzinie, związek i wzajemność, na ziemi "pokój, sprawiedliwość i wolność", oto, co widział, czego chciał Alighieri, kiedy dążył do odbudowania rzymskiego Cesarstwa. W środkach zapewne pomylił się; ale cel był szczytny, wiecznie prawdziwy i godzien wielką duszę natchnąć i przejąć zapałem... W dwa wieki po Dantem, w tej samej Florencyi, tak płodnej w ludzi nadzwyczajnych, zjawi się geniusz, który do dziś dnia jest dla świata przerażającą zagadką:

Colui ch'a tutto il mondo fe paura<sup>1</sup>).

I ten także przyniesie światu swój polityczny ideał, ideał, który wieki będą sobie podawały w spuściźnie. I ten także będzie święcił, ubóstwi ideę państwa; tylko od tego państwa nie będzie żądał ani cnoty, ani honoru. I ten także będzie wychwalał starych Rzymian, tylko już nie za urojony brak samolubstwa i za mniemaną dobrą wolę i ojcowską opiekę nad światem: będzie podziwiał i chwalił ich drapieżność, ich chciwość, ich twardość, nieubłaganego ich du-

<sup>1)</sup> Parad. XI. 69. »Który postrachem był całego świata".

a podboju i panowania. Jedność ludzkiego lu, wzajemność i miłość w chrześcijańskiej dzinie, to dla niego puste słowa, bez znaczei treści; wojna wszystkich przeciw wszystn, to jedyna prawda i jedyny fakt. I on także ywać będzie przyjścia, ale nie cesarskiego a, tylko lwa i lisa zarazem (volpe e leone) łaczonych w osobie szcześliwego władcy; i on glada Mesyasza, ale od swego Mesyasza nie la ani pokoju, ani sprawiedliwości, ani wolści, jednego tylko żąda od niego - sukcesu. on ma także swojego Cezara: ale tym cezan jest — Cezar Borgia!... Dla honoru ludzści, dla godności ludzkiej duszy i ludzkiego iysłu, dla czci i dobrej sławy włoskiego imiei, dziękujmy Bogu i cieszmy się, że możemy pomnieć Monarchie Dantego, kiedy nam wyminaja Macchiavellowego Ksiażęcia...

## MARCHESSE ARRIGO.

Che dove l'argomente della mente S' aggiugne al mal volore od alla possa, Nessun riparo vi può far la gente <sup>1</sup>).

1) Inf. XXXI. 55 56.

Bo gdzie się myśli połączy potęga Z wolą zbrodniczą i przemocy siłą, Nie masz tam żadnej dla człowieka rady.

ł

## KSIĄŻĘ SILVIO.

Niemniej jednak wyznać trzeba, że ten polityczny ideał Dantego był ułuda najbardziej może ułudną ze wszystkich, jakie kiedykolwiek wielkie opanowały dusze, i że to złudzenie ciężyło i ciezy dotad swoim ponurym cieniem na jego "Doemacie świętym"; ono to wybija na niej to pietno niewypowiedzianego smutku i rozdzierajacej boleści. Przywiazanie do przeszłości znikłej i niepowrotnej nie jest wcale Dantemu jednemų wyłącznie właściwem miedzy poetami świata; raczej rzecby można, że z takiego uczucia płyneło natchnienie największej liczby tych, co zostawili po sobie dzieła nieśmiertelne. W naszych to dopiero czasach zarozumiałości potwornej, zaczęli synowie Apollina głosić się za proroków, za Janów Chrzcicieli, opowiadających przyjście jakichś nowych królestw bożych... czy szatańskich. Z dawniejszych żaden, ani Homer, ani Eschyl, ani Sofokles, ani Wirgiliusz, ani Tasso, ani Szekspir, ani Göthe nie rościł sobie takiego prawa, ani takiego powołania nie roił; każdy był raczej laudator temporis acti. Ale Dante jest jeszcze inny. Jemu nie dość sławić jakiś dawny i przeszły porządek rzeczy, nie dość żałować, że zniknął, nie dość wynosić go pod niebiosa w swojej pieśni i otaczać go całym czarem swojej sztuki; on nadto jeszcze wierzy w ciągłość i nieprzerwalność, w rzeczy-

wistą obecność sławionego systemu, w jego wiekuistość. System ten, to podług niego jedyna droga i prawda i życie; wszystko inne jest marnością tylko i fałszem, występnem zboczeniem z prawdziwej drogi, "nowym upadkiem Adama". On się opiera, uledz nie chce, szamota się, walczy, bije się i krwawi; on nie jest wajdelota tylko pieknej bohaterskiej przeszłości, on jest jej ostatnim zapaśnikiem, umierającym gladyatorem sprawy bez jutra. Samson nawspak — i Samson niemniej od tamtego ślepy — chce wbrew przeznaczeniu podeprzeć i utrzymać zachwiany gmach średnich wieków, i konwulsyjnem, rozpaczliwem wysileniem obejmuje oburacz ten filar cesarstwa, najbardziej podkopany, najbardziej trzesący się ze wszystkich, jakie tę budowe wspierały.

## HRABINA.

Kochany książę:

Tu lasci tal vestigio, Par quel ch'a i' odo, in me, e tanto chiaro, Che Lete nol può torre né far bigio <sup>1</sup>).

Nie zapomnę nigdy tego Dantego, jakim dziś

<sup>1</sup>) Purgat. XXVI. 106-108.

Com od ciebie słyszał, Tak mi się mocno i jasno wraziło, Że tego Lete nie zaćmi ni schłonie. poraz pierwszy mi objawionym został. Co za żywot, co za przeznaczenie, i co za dzieło!

# KSIĄŻĘ SILVIO.

By zmierzyć wszystkie ponure głębie tego przeznaczenia, tak dziwnego, potrzeba nam jeszcze przypomnieć sobie wkońcu, że ten namietny obrońca, ten niezłomny rycerz przeszłości, był przecież zarazem, pomimo tego — i pomimo swej woli zwłaszcza - robotnikiem najdzielniejsiewcą niespracowanym, budowniczym szym, najpotężniejszym naszej nowszej cywilizacyi: że Jeremiasz wieków średnich był zarazem pierwszym geniuszem Odrodzenia! Epimeteusz XIV wieku, odebrał i on także z rak swojej muzy tajemiczą skarbonę, a z tej skarbony wysypały sie te siły, te idee, co miały podkopać i zwalić ów stary świat, któremu on chciał badź co badż wiernym pozostać, w którym położył cała swoja wiarę i całą swoją miłość!

A więc przedewszystkiem zwróćmy uwagę na to, że ten kosmopolita, ten przeciwnik i nieprzyjaciel wszelkiej osobistości i indywidualności, wszystkich odrębnych, w sobie zamkniętych i skończonych narodowych jednostek i jedności, dziwnem zrządzeniem pracuje z największym zapałem, z troskliwością i gorliwością prawdziwie rozrzewniającą, nad tem, żeby krajowi swojemu wykształcić, wyrobić jeden narodowy ję-

zyk, żeby czternaście włoskich dyalektów przerobić i przelać na jeden typ szlachetny i piękny! W Convito jeszcze on wchodzi w kompromis z uprzedzeniami swego czasu i nie przeczy wyższości łaciny nad wszystkimi jezykami pospolitymi, które mają się do niej tak, "jak owies do pszenicy"<sup>1</sup>); w dziele De Vulgari Eloquentia już mówi, że mowa ojczysta, przyrodzona jest piękniejsza", bo jest "naturalniejsza", a łacina już wydaje mu się cokolwiek "sztuczną" 2). Odłożywszy na bok wiele jego błędów i scholastycznvch dziwactw, uznać jednak musimy w tem dziele De Vulgari Eloquentia pierwsza próbe nowej i dotad nieznanej nauki, co autor sam czuje i zaraz na wstępie wyraźnie oznajmia 8): zawiera zaś niejedną myśl bardzo prawdziwa i trafna, a na owe czasy zadziwiającą. Choćby tę naprzykład, że już podówczas widzi Dante w jezyku francuskim szczególną przydatność do prozy; że się następnie domaga rozdziału różnych narzeczy, tak zwanych oc öül i si, i żąda, aby języki francuski, włoski i hiszpański rozwijały się odrębnie, każdy w swoim kierunku i w swo-

<sup>3</sup>) Cum neminem ante nos de Vulgaris Eloquentiae doctrina, quisquam inveniamus tractasse... (De Vuig, Eloq. I. cap. I.

<sup>1)</sup> Convito. I. cap. V.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De Vulgari Elog. I. cap. I.

jej właściwej osobnej indywidualności. Chrześcijaństwa "o wielu głowach" nie chce i nie przypuszcza, ale pozwala na chrześcijaństwo o wielu językach!

Nigdy też nie zdołam uwierzyć, jakoby Alighieri był zrazu zamierzał pisać Boską Komedye po łacinie. Wiem, że Boccaccio jest poreczycielem tej anegdoty, i że nawet podaje trzy pierwsze wiersze tej mniemanej próby<sup>1</sup>). Ale jeżeli nawet Dante miał przez chwilę taka myśl. czy takie zachcenie, to porzucił je prędko, a wszystkie błagania i zaklęcia pedantów, żeby "muzie swojej dał godniejszą szate"?), nie zdołały odwieść go od postanowienia, aby "poemat święty" napisać w ojczystym języku. Postanowienie wielkoduszne, które Włochom dało język, poezyę, możnaby prawie rzec, narodowość: nobis hanc patriam peperit! I dlatego też każda włoska dusza do dziś dnia zadrży zawsze na wspomnienie Dantego i mówi do niego to, co Sordello mówi do Wirgiliusza:

 a) Jana de Virgilio oda (carmen) do Dantego: Nec margaritas profliga prodigus apris, Nec preme Castalias indagna veste sorores. Op, min. I. p. 421.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Ultima regna canam fluido contermina mundo Spiritibus quae lata patent, quae praemia solvunt Pro meritis cuique suis data lege tonantis.

--- 305 -

## O gloria de Latin... per cui Mostrò ciò che potea la lingua nostra <sup>1</sup>).

Niezgodność to zapewne z soba samym, ale niezgodność wzniosła geniusza, który chciał odbudowania uniwersalnej monarchii, a w tej samej chwili nie wahał sie kruszyć najsilniejszego, najkonieczniejszego takiej jedności środka i narzedzia, uniwersalnego języka! Bo nie samym tylko natchnieniom poetycznym chciał Dante dawać wyraz w pospolitym języku: i naukę chciał oddać w jego posiadanie. Wszakże on to śmiał rozebrać Scholastykę z jej uroczystej łacińskiej togi, i Oblubienicę Niebieskiego Króla, Jego Siostre i Córe ukochana, Filozofie, oblec w prosta pospolita (volgare) odzież; on poważył się odsłonić tajemnice Seraficznej i Anielskiej Szkoły i przypuścić profanów do tego, co było aż dotad wyłączną własnością i chlubą, skarbem zazdrośnie strzeżonym doktorów i przewielebnych. Pod forma komentarza do swoich wierszy umyslił ułożyć w Convito całkowitą encyklopedye wiedzy swego czasu, a o tem już przecie i wspominać nie trzeba, ile filozoficznej nauki rozsypał hojnie w Boskiej Komedyi. Że ta nauka ma wartość względną tylko, że ta wiedza może dziś

 Chwało Latynów... ty, przez kogo Potęgę swoją język nasz objawił.

Purgat. VII. 16. 17.

Wieczory florenckie.

20

straciła na wartości: nie przeszkadza, aby nie był wspaniałym i wielkim zamiar, który śmialego nowatora do tego przedsięwzięcia natchnał i nakłonił; nie daje nam prawa zabaczenia lub lekceważenia tego ducha wolności i prawdziwego liberalizmu (tej, jak on się sam wyraża, pronta liberalità), który go ożywiał 1). Prosze zobaczyć, jakie on w Convito robi gniewne i gorzkie wyrzuty tym uczonym i pedantom, co chowaja światło pod korzec i dla siebie samych konfiskują prawdy najwyższe, co strzegą i boją się dotknięcia prostych ludzi i ich jezyka. W tej potrzebie jawności, w tem uwzględnieniu publiczności, w tym popędzie do rozszerzania, do propagandy, w tej pronta liberalità, czuć już pierwszy ożywczy powiew Odrodzenia.

A czyż nie on także, czy nie Dante, — jak to już raz mimochodem trafnie wskazał nam Komandor — dał początek i popęd temu połączeniu świata chrześcijańskiego z klasycznym, które później, w wieku XVI zwłaszcza, stało się główną Odrodzenia myślą i cechą? Komentatorowie naszego poety byli niezmordowani w robieniu najściślejszego obrachunku jego erudycyi klasycznej: długo i marnie rozprawiali nad pytaniem, czy Dante umiał czy nie umiał po grecku, albo czy tego lub owego łacińskiego autora

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Convito. I. cap. VIII initio.

znał z pierwszej lub tylko z drugiej ręki; robili bystre i subtelne rozróżnienia miedzy jego łacina w prozie a w eklogach; wszyscy na wyścigi odwoływali się do Boccaccia, który Dantego nazywa swoim "przewodnikiem i swojem światłem pierwszem" w dziedzinie humaniarów. Na drobnostki takie możemy szczęściem nie zważać, ani sie o nie troszczyć. Dość nam spojrzeć i przypomnieć sobie, jakie miejsce ogromne zajmuje starożytność w Boskiej Komedyi, w systemie politycznym Dantego, nawet w jego pojęciach i przekonaniach religijnych, nie dalej, jak w jego wyobrażeniach o zbawieniu i łasce<sup>1</sup>), żeby poznać i uznać od razu, iż od naszego wielkiego Florentczyka z XVI wieku poczeła się ta palingeneza klasyczna w naszej poezyi, w naszej sztuce, w naszej cywilizacyi całej, i we wszystkich jej kierunkach.

Niemniejszem zaś jest jego znaczenie i wpływ w innym jeszcze a równie ważnym porządku rzeczy i spraw zakresie, w tym właśnie, który stał się zwykłem, tradycyjnem niejako polem bitwy dla naszych nowoczesnych europejskich społeczeństw: chcę mówić o wielkiej kwestyi stosunku Kościoła do Państwa. Gdyby oddzielić od politycznego systemu autora *Monarchii* to, co w nim jest ułudnego i utopijnego, pokazałoby

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zob. Część trzecią niniejszej pracy.

się wtedy, że na dnie leży tam jasne i ściśle określone pojęcie atrybucyi władzy świeckiej i jej niezależności od władzy duchownej: obrona energiczna i stanowcza, i śmiałe domaganie się wobec Kościoła samego, praw zwierzchniczych Państwa w jego właściwym zakresie. .Najgorszem dla człowieka byłoby – mówi nasz poeta – jeśliby nie był obywatelem"1): słowo znaczące, któremu podobnego nie łatwo, sądzę, znaleźć, u pisarzy wieków poprzednich. Jak również nie znalazłoby się u nich takiej wyrobionej, takiej całkowitej teoryi o Papiestwie i Cesarstwie, z tą zasadą, tak stanowczo rozprowadzoną, zupełnej, absolutnej tych dwóch władz równości, teorvi, wedle której one, acz w dwa kierunki rozszczepione, z jednego wszakże i tego samego wychodzą punktu, z jednego wspólnego początku, którym jest Bóg<sup>2</sup>). Nie utrzymuję bynajmniej, jakoby ta teorya była bez zarzutu: grzeszy ona nieraz zbyt widoczną stronniczością i przesadą; ale co jest ciekawe, to, że w przedmiocie praw i prerogatyw władzy świeckiej ten gibeliński publicysta i poeta rozumuje zupełnie tak, jak legisci Filipa Pięknego, jak ci chevaliers ès lois, których z ich panem pospołu miał w takiej po-

<sup>3</sup>) A quo (Deo) velut a puncto bifurcatur Petri Cesarisque potestas. *Epist.* V. *Op. min.* III. p. 444.

<sup>1)</sup> Parad. VIII. 175.

gardzie i nienawiści. W tej kwestyi jest on takim nowatorem, tak, rzekłbym nieledwie, rewolucyjnym, jak Plaisian albo Nogaret.

Co w nim zaś nadewszystko nowe i rewolucyine, to człowiek sam: to ta osobistość potężna, dumna, samotna, która występuje we wszystkich sprawach wieku i o nich słowo swoje wyrzeka; która ze swojej wysokości naucza wszystkie narody chrześcijańskie, że zabłądziły w swojej drodze; która obwieszcza własne nauki i teorye, ogłasza w obliczu całego świata swoje upodobania i swoje niecheci, stawia sie jako sedzia żywych i umarłych, ludów i królów, cesarzy i papieży, rozdaje pochwałę lub naganę, piętno hańby albo wieńce chwały, skazuje do piekła jednych, a drugich powołuje do nieba - i to wszystko własną mocą tylko, prawem i powagą własnego geniuszu! Bo i to jeszcze zważać i pamiętać trzeba, że on swojej misyi nie odebrał od nikogo, tylko od siebie samego jedynie. On nie przemawia ani w imię króla, ani w imię prawa, ani w imię Kościoła, nie jest żadnego z nich myśli czy woli sługą ani stróżem: on jest poetą — i niczem więcej. Nie należy do żadnej znaczącej potężnej korporacyi, do żadnego zakonu, do żadnej uznanej i uprzywilejowanej szkoły; nie ma mandatu, nie ma nigdzie poparcia ni oparcia, nie ma nawet ojczyzny: jest wygnańcem, jest tułaczem - i niczem wiecej!

W całych wiekach średnich, jak są, niema dru giego przykładu podobnego wyzwolenia się duszy ludzkiej od wszystkich związków i więzów społecznej, towarzyskiej, zawodowej czy hierar chicznej zależności, takiej potężnej affirmacy siebie samego, wystąpienia i stwierdzenia siebie jako jednostki, jako osobistości; nikt drugi prze cały ten ciąg wieków nie zdołał tak, jak on

## Aversi fatto parte per se stesso<sup>1</sup>).

"Może zapytacie: któż on jest, ten, co nie lękając się kary, jaką poniósł Oza, śmie przykładać rękę do Arki świętej i w tem zachwianiu podpierać ją próbuje? Jestem z najmniejszych w owczarni Chrystusa; ale czem jestem, jestem z łaski Bożej, i jestem zapalony wielką o dom Pański żarliwością". Tak pisze Dante w roku 1314 do kardynałów zebranych w Carpentras na conclave po śmierci Klemensa V: bo i przy elekcyi papieża musi tak samo zabrać głos, jak go zabierał przy koronacyi cesarza; tu jak tam, odzywa się jego vox privata<sup>2</sup>). On otwiera szereg tych poetów i pisarzy głośnych, ktorzy odtąd bądą się sądzili w prawie i obowiązku wyroko-

<sup>1)</sup> Zob. wyżej.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jego własne wyrażenie w Liście do kardynałów (Op. min. III. str. 486 i następne).

wania o wszystkich sprawach bieżących, przewodniczenia ludom i nauczania królów. Szereg dziwny zaiste, w którym obok takich, jak Dante i Milton, widzi się takich, jak Aretino lub Arouet; mieszanina osobliwsza najróżnorodniejszych talentów i charakterów, z których każdy przecież mniema i rości, że i jemu także godzi się i przystoi odezwać się ze swojem homo sum, humani nihil a me alienum.

Dziwne, bolesne przeznaczenie tego "jasnowidzącego" z XIV wieku, który całą swoją wiarą i całą siłą swoich przekonań trzyma się przeszłości, a całem swojem życiem, całem swojem dziełem przygotowuje przyszłość! Konserwator zasadami, geniuszem nowator, on wywoływał właśnie te duchy, które zażegnywać chciał i mniemał, i przyspieszał tylko przyjście tego stanu rzeczy, który wszystkimi instynktami odpychał, który wszystkiemi siłami chciałby był odwrócić i odeprzeć. Ze wszystkich utopistów, najnieszcześliwsi, najbardziej do pożałowania są podobno ci, których utopią przeszłość, ci, którzy ideał swój poza sobą mieszcząc, chcieliby wskrzesić wieki minione. Najbardziej godni pożałowania, bo nie mają tej nawet pociechy i tej nadziei, jaką innym marzycielom daje przyszłość niepewna i nieokreślona: oni nie mogą na przyszłość liczyć i do niej się odwoływać, nie mogą mówić, że z postępem, że z biegiem czasu, który tyle

zmienia, i tyle sprowadza, może kiedyś sprawdzić się i ich marzenie, ich ideał stać się rzeczywistością; a każde nowe pokolenie, następując po dawnem, zadaje tylko nowy fałsz, nowe zaprzeczenie wszystkiemu, czego pragnęli, wszystkiemu, w co wierzyli. Ze wszystkich zaś takich utopistów przeszłości, najwznioślejszym i najtragiczniejszym był Dante: bo własnemi rękami pracował całe życie nad obaleniem stanu rzeczy, który miał i głosił za jedyny prawdziwy, za jedyny dobry, za wiekuisty — a wszystko dzisiaj, wszystko, i sama nawet nieśmiertelność jego arcydzieła, świadczy, że jego ideał był tylko marzeniem i marnością...

Kiedy książę Canterani przestał mówić, nie dał się słyszeć żaden głośny okrzyk, ani żaden nawet cichy szmer pochwał i powinszowań; ale gdyby mówca powiódł był okiem po swoich słuchaczach, byłby mógł dostatecznie przekonać się o wrażeniu, jakie na nich zrobił. Słuchacze pozostali w milczeniu, każdy na swojem miejscu, każdy zamyślony i jakby przygnieciony ciężarem smutnych uwag i myśli. A kiedy wreszcie hrabia Gérard przerwał powszechną ciszę, to i on sam nawet odezwał się z powagą smutną, która u niego zwykłą nie była:

- Utopista przeszłości! A czyż my wszyscy,

w różnych rodzajach i stopniach, nie jesteśmy tem samem, co on? Czy ten tragiczny przykład Dantego nie rozstrzyga sprawy na korzyść naszych przeciwników dnia dzisiejszego? Oni przecież także powtarzają nam wciąż i na wszystkie tony, że walczyć z przeznaczeniem, to głupstwo, a opierać się duchowi czasu, daremno!

# POLAK.

Na to odpowiedzmy im, jak Goethe: "to, co nazywacie duchem czasu, jest może tylko waszym własnym duchem<sup>\*</sup><sup>1</sup>). Że, jak pięknie wyazil sie de Maistre, ściaga sie czasem i skraca ańcuch, na którym uwiązani jesteśmy do tronu Bożego; że nasza kula ziemska i nasza ludzkość odbiera czasem tajemnicze pchniecie i wstrzaśnienie z reki "Przedwiecznego Geometry" czyż mamy już dlatego lada zawieruchę nazywać potopem lub trzesieniem ziemi? czy to powód, żeby w każdem zaburzeniu widzieć zaraz i uznawać rewolucyę, albo może rewelacyę jeszcze, jak niektórzy czynić gotowi? Że taki wielki duch, taki geniusz, jak Dante, mógł pomylić się i zabłakać, w tem jest dla nas wielka nauka pokory; ale niema, nie powinno być pozoru i usprawiedliwienia niby, dla zaparcia się

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Was ihr den Geist der Zeiten heisst, Das ist im Grund der Herren eigener Geist. *Faust.* Cz. I.

siebie, dla odstępstwa, dla apostazyi. W epoc takiego, jak nasza, obniżenia charakterów i pomie szania umysłów, najpewniej jeszcze, najbezpie czniej trzymać się wiernie tego, co przeszłość kochała i czciła. Bo wtedy jedno przynajmniej ocalonem i całem zostaje: godność, honor. I lepiej jest zawsze z takimi, jak Dante, mylić się, a choćby i upaść, niżeli z takimi, jak Nogaret, tryumfować

Cader tra' buoni è pur di lode degno ! 1)

# KOMANDOR.

A zresztą, czyż nie jesteśmy już "utopistami przeszłości", przez to samo tylko, że nas obchodzi, co piękne, co dobre, co prawda? — że mówimy o Dantem, o Rafaelu, o Michale Aniek w tych czasach "żelaza i krwi":

Mentre che 'l danno e la vergogna dura ?...<sup>2</sup>)

# książe silvio

Masz słuszność, przyjacielu! W takich czasach, jak nasze, dopiero, i bardziej niż kiedykolwiek, potrzeba ze wszystkich sił trzymać i kochać swoje utopie, większe czy mniejsze...

Ale kiedy o utopiach mowa... pani Hrabinol kiedyż pierwsza nasza lekcya greczyzny?...

<sup>1</sup>) Dante, Canzone XIX. Op. min. I. str. 215.

Wśród dobrych poledz także jest chwalebnie.

<sup>a)</sup> Dopóki u nas podłość, bezwstyd grzechu. (Michał Anioł, epigram na posąg Nocy, przekład Luc. Siemieńskiego).

# TRESC.

Str.

#### I.

# DANTE I MICHAŁ ANIOŁ.

Goście hrabiny. Ranek w Bargello. Freski Giotta w kaplicy Podestà. Portret Danta. Tragedya Dantego. Dante i Michał Anioł. Tragiczne sprzeczności w życiu Buonarotego. Meczeństwo św. Piotra w kaplicy Paulińskiej. Wielcy mistrzowie Odrodzenia i sztuka średniowieczna. Michał Anioł stawia swój ideał poza tradycyą tak klasyczną jak chrześcijańską. Odrzuca cała przeszłość sztuki chrześcijańskiej, z jej przedmiotami, typami i godłami. Jego upodobanie w postaciach Starego Zakonu: Chrystus i Jehova. Jego wzgarda dla historycznej i naturalnej prawdy. Bitwa pizańska i dwa posągi Medyceuszów w kaplicy S. Lorenzo. Dziwaczność i potworność. In dolore paries. Faktura jego Sonetów i technika jego rzeźby. Wyobrażenie Poezvi przez Rafaela. a Sztuk wyzwolonych przez Michała Anioła. Charakter fragmentaryczny twórczości Buonarotego. Jego powatpiewanie o swojem powołaniu. Jego wstret

do wielkich mistrzów Odrodzenia. Prorocy i Sybille: wypowiedzenie wojny współczesnemu malarstwu. Osiedlenie we Florencyi i milczaca postawa przez lat dwadzieścia i pieć. Movses Surgens. Powrót do Rzymu i wyrok potępienia na sztuke Odrodzenia: Sad ostateczny. Szkodliwy wpływ tego dzieła. Sztuka włoska w pierwszej i drugiej połowie XVI wieku. Mylne zdanie o Dantejskiej inspiracyj Sadu ostatecznego. Skutki przeciw-reformacyi we Włoszech dziedzinach sztuki, nauki, literatury, religii w i polityki. Streszczenie pogladu na geniusz Michała Anioła. Przeciwny charakter geniuszu Dantego. Uszanowanie dla tradycyi chrześcijańskiej. Dla tradycvi klasycznej. Dla prawdy historycznej i naturalnej. Ścisłość, dokładność i pewność sztuki Dantejskiej. Rozległość i wszechstronność inspiracyi. Ciagły, uniwersalny symbolizm. Wpływ Dantego w szczególnych sferach sztuki . . . . . 1

# II.

# BEATRICE I POEZYA MIŁOŚCI.

Powątpiewanie o miłości Dantego dla Beatricy. Liczne miłostki Alighierego. Znacząca postawa poety w różnych kołach Piekła i Czyśca. Wyznania i słowa skruchy. Wykwintny i subtelności w Vita Nuova. Ogólny charakter poezyi miłosnej u Włochów. Galanterya zabawna i wyszukana. Sentymentalność i brak wszelkiej moralnej energii. Poddaństwo miłosne i przewrócenie ról i powołań. Systematyczna mglistość rysunku i brak wszelkiej indywidualności w postaciach donne gentili. Beatrice w sonetach Vita Nuova i w terzinach Boskiej Komedyi. Poezya miłosna u Włochów pochodzi w prostej linii od literatury prowanckiej. Charakter ogólny gay saber i galanteryi rycerskiej. Dante uczniem trubadurów. Co poezya trubadurów straciła na swem przeniesieniu do Włoch. Zboczenie o rodzajach i rytmach. Co na niem zyskało: wyższe poczucie sztuki. Prawdziwe znaczenie Petrarki. Petrarka jako oswobodziciel umysłów i pierwszy człowiek nowoczesny. Petrarka i Voltaire Petrarka jako poeta miłości. Prawda i Zmyślenie. Co jest trwałego w poezvi miłosnej Włochów. Sztuka dramatyczna w przeciwstawieniu do poezvi miłosnej. Romeo i Julia Szekspira. Stanowisko Dantego w historyi poezvi miłosnej. Vita Nuova i miłość rycerska. Boska Komedya i miłość platoniczna. Kosmos dantejski: Miłość i Światło. Dante poetycznym Newtonem Zaświata: system powszechnej atrakcyi. Spowiedź duszy grzesznej: wielki Jubileusz z roku 1300. Częste nawracania się trubadurów, i ich wyparcia się "miłosnego szału". Oryginalność nawrócenia dantejskiego: powiazanie myśli platonicznej o Miłości z myślą katolicką o Świętych Obcowaniu. Ciekawa i znacząca luka w teologii dantejskiej: przemilczenie Anioła-Stróża Beatrice w roli Anioła-Stróża, przewodnika niebiańskiego i tłumacza świętych dogmatów. Synkretyzm Miłości i Światła. Beatrice jako donna gentile w Vita Nuova, i jako donna di virtù w Boskiej Komedyi . . . . . 100

#### III.

#### DANTE I KATOLICYZM.

siążę Canterani i tajne dzieje jego pedantyzmu. Ideał religijny Dantego. Dziwaczny system Gabryela Rossetti i jego szkoły. Próżne naciągania protestanckiej Egzegezy. Gwałtowne wyrzekania Alig-

Str.

hierego na zepsucie Kościoła. In necessariis unitas. Katolicka prawowierność Boskiej Komedyi. Milton, Klopstock i Dante. Dražliwy i dręczący problem potepienia i zbawienia. Liberalizm i miłosierdzie katolickiego poety. Bohaterowie i geniusze Starożytności. Czy w życiu Dantego była jakaś epoka religijnego zaćmienia i filozoficznej negacyi? System Karola Wittego Jego hipoteza Trylogii danteiskiei. Alighieri niejako Faustem i Manfredem XIV wieku. Rozbiór i stanowcze odrzucenie tei hipotezy. Wiedza i wiara w wiekach średnich. Stała i nigdy niezachwiana cześć Dantego dla filozofii. Charakterystyczna postawa poety w kołach herezvarchów i sekcvarzy w Piekle. Dante w wolnomyślności widzi tylko swawolną zmysłowość. Charakterystyczne luki w Boskiej Komedyi: ani Job, ani Prometeusz w niej nie wzmiankowani. Ciekawy epizod o Ulvssie. Naturalne pojecie złego w wiekach średnich, a metafizyczne spekulacyjne w na-

# IV.

# TRAGEDYA DANTEGO.

Ideał polityczny Alighieriego. Myth o Prometeuszu i Epimeteuszu. Epoki krytyczne historyi. Ogólny charakter epoki Dantego: ukształtowanie się Europy nowożytnej. Indywidualność, analiza, autonomia. Ruch narodowości. Rozstrój i zamieszanie. Pismo Dantego: De Monarchia i Wieczory Petersburgskie Józefa de Maistre. Dante kosmopolita i reakcyonaryusz. Jego teorya o Świętem Państwie Rzymskiem. Wstąpienie na tron Henryka VII i Pochód rzymski w roku 1310. Pamflety polityczne Alighierego. Załosny koniec wyprawy Henryka VII. Dante po-

Str.

zostaje wiernym swemu ideałowi. Czy słuszna, Boska Komedve zwać epopea katolicyzmu? Niepojete w takim razie braki i opuszczenia. Trylogia Dantejska jest poematem moralno-politycznym wystosowanym do współczesnych. Żyjący tem życiem. Wielka "nędza świata". Złe rządy. Żale Dantego do Kurvi Rzymskiej. Do Walezyuszów francuskich. Sławienie świetego Państwa Rzymskiego. Cztery główne epizody Boskiej Komedyi: św. Piotr, Hugo Capet, Cesarz Justynian i Cacciaguida. Dante przeciwnikiem demokracyi. De Monarchia Alighierego i Il Principe Macchiavela. Tragiczna fatalność Dantego: jego twórczy trud w nieustannej sprzeczności z jego ideałem. Konserwator z przekonania a nowator z ducha. Stwarza język narodowy i wulgaryzuje wiedzę. Daje hasło Odrodzenia, połączenia świata klasycznego i chrześcijańskiego, i głosi niezawisłość Państwa wobec Kościoła. Wvobraża potege osobistości i samowładztwo geniuszu. O Utopistach przeszłości. Moralna nauka z tragedyi Dan-tego . . . . . . . . . . . . . .

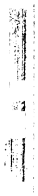
Str.

• , .

•

.

• • . . •



• .



\*\*\* \* \*\* \*\* \*\*\*

. •